# STELEN MIT DARSTELLUNGEN LOKALER WETTERGOTTGESTALTEN IM RÖMISCHEN NORDSYRIEN

## Michael Blömer

Ein kleines Heiligtum, prominent auf einem vorgerückten Felssporn des steil aufragenden Amanusgebirges gelegen, überragt nahe der Ortschaft Ceylanlı das Tal des Kara Su (Abb. 1). Perdrizet und Fossey haben es 1897 während einer Forschungsreise in Nordsyrien erstmals untersucht. In der Publikation der Ergebnisse ihrer Reise beschreiben sie zunächst mehrere in einer steilen Felswand angelegte Felskammergräber, zu denen verschiedene Felsreliefs und eine Grabinschrift gehören. Anschließend erwähnen sie einen kleinen Tempel, der noch weit oberhalb der Felswand solitär auf einer felsigen Kuppe liegt. Sie sprechen ihn als hellenistisch an. Nur wenige Jahre später besuchte Chapot Ceylanlı und bestätigte diese Angaben. Er machte zudem auf eine nahe gelegene antike Siedlung bei dem Weiler Gündüzlü

- 1 Zur Ortslage Casana 2005, 42 f.; Casana/Wilkinson 2005, 253 Kat. AS 272 (Ceylanlı Kale).
- 2 Perdrizet/Fossey 1897, 87–89.
- Perdrizet/Fossey 1897, 87. Außerhalb von Felskammergräbern angebrachte Reliefs sind in Nordsyrien recht selten, haben aber Parallelen etwa in Quatura, vgl. Tchalenko 1953, Taf. 62, 1–3 u. 175, 3 oder in Perrhe, vgl. Winter/Eraslan 2008, 183 f., Taf. 25, 3. Zahlreich sind Felsreliefs allerdings im nahen Kilikien, vgl. etwa Durugönül 1989. Die lange Grabinschrift, die neben dem Eingang eines Felskammergrabes angebracht ist, wurde zuerst von Chapot gelesen, vgl. Chapot 1902, 189 f.; IGLS I 101 ff., Nr. 171. Von diesem Grab leitet sich der ehedem verbreitete Name des Ortes "Kara Mağara" (Schwarze Höhle) ab. Dieser Name ist zeitweise auch auf die nahe Siedlung übertragen worden und findet sich in der älteren Literatur zuweilen anstatt Ceylanlı/Gündüzlü.
- Für eine präzise Rekonstruktion des Baus ist die Publikation einer ausführlichen Bauaufnahme abzuwarten. Es handelt sich um ein langrechteckiges Gebäude von geringer Größe (Bei Casana/Wilkinson 2005, 253 wird eine Größe von 6 m x 6 m angegeben). Große Teile des Fundaments und des Stylobats sowie die erste Lage des aufgehenden Mauerwerks liegen noch in situ. Der Mauerfuß ist einfach profiliert. Zahlreiche Bauglieder sind in einer nachantiken Festungsmauer verbaut, die um die felsige Kuppe angelegt ist, und von der insbesondere im Süden Mauerreste noch hoch anstehen. Zum Tempel gehörende Bauornamentik scheint nicht erhalten zu sein, was bereits Perdrizet/Fossey 1897, 88 bemerken. Von Säulentrommeln ist allerdings bei De Giorgi 2007, 293 die Rede. Insgesamt handelt es sich um einen einfachen Naos. Sehr gut vergleichbar ist etwa der kleine Tempel von Köşk in der südlichen Kommagene, vgl. Comfort/Abadie-Reynal/Ergeç 2000, 117. Dieser ist durch mehrere Inschriften in hadrianische Zeit datiert.
- 5 Chapot 1902, 188–190. Auch für den Bau bei Ceylanlı ist eine Errichtung im 2. Jh. n. Chr. wahrscheinlich, was offenbar auch der Keramikbefund nahelegt, vgl. De Giorgi 2007, 293. Als hellenistisch (seleukidische Zeit) bezeichnet bei Perdrizet/Fossey 1897, 88; als späthellenistisch-frühkaiserzeitlich datiert bei Casana 2007, 205.

aufmerksam.<sup>6</sup> Danach geriet der Ort für lange Zeit in Vergessenheit<sup>7</sup>. Erst in den letzten Jahren ist das Gebiet um Ceylanlı und auch der antike Bau im Rahmen des Amuq-Surveys des Oriental Institute, Chicago, erneut untersucht worden.<sup>8</sup>

Perdizet und Fossey gehen in ihrer Beschreibung des Platzes auch auf eine Gruppe von Skulpturen näher ein, die aus der unmittelbaren Umgebung des Tempels stammt. Diesen Skulpturen ist in der Folgezeit keine weitere Beachtung geschenkt worden, obwohl sie für Fragen der lokalen Religion und der nordsyrischen Götterikonographie von Interesse sind. Sie gehören zu einer Gruppe von lokalen nordsyrischen Reliefs, die traditionell mit dem Kult des Iupiter Dolichenus verbunden werden. Hier sollen sie als Ausgangspunkt dienen für einige allgemeine Überlegungen zur Darstellung von Wettergöttern in Nordsyrien in römischer Zeit, zu denen als prominentester Vertreter der Gott von Doliche gehört, der als Iupiter Dolichenus weit über die Grenzen Syriens hinaus Verbreitung gefunden hat.

## DIE STELEN AUS CEYLANLI

Die Skulpturen von Ceylanlı müssen heute als verschollen gelten. <sup>10</sup> Ihre Beschreibung kann sich daher nur noch auf die Beschreibung von Perdrizet und Fossey sowie die ihrem Artikel beigefügten Abbildungen stützen. Im Mittelpunkt stehen zwei Stelen mit figürlichen Darstellungen, aus Basalt gearbeitet. <sup>11</sup> Das Relief der ersten Stele zeigt eine männliche Figur auf einem Vierfüßler stehend nach rechts (Abb. 2). <sup>12</sup> Das Tier ist von gedrungener Gestalt, schwach ausgebildete Beinstummel tragen einen langgestreckten schweren Körper, der ohne erkennbare Ausdifferenzierung in einen kleinen Kopf übergeht. Das Maul ist leicht angehoben. Nur noch schwach erkennbar ist die Angabe von Hörnern. Der Schwanz ist kurz und aufgerichtet. Auf dem Rücken des Tieres stehen parallel nebeneinander die Füße des Mannes in Seitenansicht. Er trägt Schuhe, deren Spitzen leicht nach oben gebogen sind. Die Person ist mit einer knielangen Tunika mit kurzen Ärmeln bekleidet. Meh-

- Zwei Inschriftenfunde aus dem Bereich dieser Siedlung sind bei Mecerian/Mouterde 1942/3, 90 ff. publiziert. Aufgrund eines Grenzsteines identifizieren sie den Ort überzeugend als das antike Meleagrum. Meleagrum ist vor allem aus Itinerarien bekannt, vgl. Dussaud 1927, 438 f., wo er allerdings bei Muratpaşa in der Ebene des Kara Su angesiedelt wird; Honigmann, Ernst, Meleagrou charax, RE XV 1 (1931) 489 f.; Cohen 2006, 184 f. Die in jüngster Zeit vorgeschlagene Identifizierung mit Sochoi, vgl. Casana 2004, 117 und Casana 2007, 205, wo Meleagrum erneut bei Muratpaşa lokalisiert ist, wird zurecht zu Gunsten von Meleagrum verworfen bei De Giorgi 2007, 293; De Giorgi 2008, 257.
- 7 Erwähnt wird er bei Jacquot 1931, 175 u. 178 ff.; Chammas 1933, 18 sowie bei Sinclair 1990, 134.
- 8 Im Rahmen des Amuq Valley Surveys ist der Ort mehrfacht besucht und beschrieben worden, vgl. Casana 2004, 117; Casana 2005, 42 ff.; Casana/Wilkinson 2005, 253 Kat. AS 272; De Giorgi 2007, 291–293; De Giorgi 2008, 257.
- 9 Perdrizet/Fossey 1897, 88 f.
- 10 Chapot hat die Reliefs noch gesehen, vgl. Chapot 1902, 189. Danach fehlen Hinweise auf ihren Verbleib.
- 11 Perdrizet/Fossey 1898, 89, Abb. 4, Taf. 4.
- 12 Maße: H 0,97 m, B 0,57 m, T 0,24 m.

rere parallele Bogenfalten laufen zur linken Schulter. Das Gewand schließt mit einem welligen Saum ab. Um die Taille läuft ein Gürtel, der als doppelter Wulst gebildet ist. Ein Schwert, senkrecht hinter den Körper entlang geführt, ist an ihm befestigt. Im frontal wiedergegebenen Brustbereich sind summarisch Staufalten wiedergegeben. Die Oberarme sind angewinkelt, die Unterarme in die Höhe gestreckt. Die Hände sind wie der gesamte obere Bildrand stark beschädigt. In der Beschreibung des Reliefs heißt es, die Hände seien geöffnet. Jedoch ist zumindest in der linken Hand ein Gegenstand erkennbar. Der nach rechts gewendete Kopf ist stark bestoßen und weitgehend verloren.

Von dem zweiten Relief ist nur die untere Hälfte erhalten, es ist zudem lediglich in einer sehr schematischen Zeichnung überliefert. Es zeigt eine Person in einem langen Gewand, das über den Knöcheln einen welligen Saum aufweist. Das Gewand ist gegürtet, der Gürtel als einfaches Band wiedergegeben. Die summarisch wiedergegebenen möglicherweise unbekleideten Füße weisen nach links, der Körper ist frontal ausgerichtet. Oberkörper und Kopf sind vollständig verloren. Da auf Höhe der Taille keine Spuren der Arme zu sehen sind, scheinen diese erhoben gewesen zu sein.

Beide Stelen waren ehedem maßgleich und zeigen einen identischen Aufbau. Den unteren Abschluss bildet eine schmale, schwach vortretende Standfläche. Die Seiten laufen senkrecht nach oben, das besser erhaltene Relief mit der männlichen Figur zieht sich im oberen Viertel geringfügig ein, woraus sich ein bogenförmiger Abschluss rekonstruieren lässt.

Bei der Auffindung der Stelen war ihr Aufstellungskontext offensichtlich noch weitgehend intakt. Leider sind die Angaben, die Perdrizet und Fossey zu dem Gesamtbefund machen, nur sehr allgemein. <sup>13</sup> Sie vermuten lediglich, dass die Reliefs einander gegenüber oder nebeneinander aufgestellt waren. Zu dem Ensemble gehörten auch zwei rundplastische Löwenfiguren, über deren Gestalt weiter nichts überliefert ist. Es ist von weiteren Werksteinen aus Basalt ohne bildliche Darstellung in der unmittelbaren Umgebung die Rede. Die Anlage wird mit dem eingangs beschriebenen Tempel verbunden und als Höhenheiligtum angesprochen.

Zur Identifizierung der dargestellten Figuren äußern sich Perdrizet und Fossey nicht konkret. Sie erkennen aber in ihrer Ikonographie Affinitäten zur "hethitischen" Plastik. 14 Darüber hinaus verweisen sie auf die Nähe zu Darstellungen des Iupiter Dolichenus, der damals durch zahlreiche Denkmäler aus dem Westen des Römischen Reiches bereits gut bekannt war. 15 Aus Nordsyrien, wo der Gott in der Stadt Doliche seine Heimat hat, kannte man 1897 allerdings lediglich eine einzige

- 13 Perdrizet/Fossey 1898, 88 f. Heute scheint der gesamte Befund nicht mehr existent zu sein, zumindest gibt es seit Chapots Besuch keine Nachrichten mehr zu dem Ensemble. Weder war es möglich, bei einem Besuch im Sommer 2005 Spuren der Anlage zu lokalisieren, noch ist sie bislang im Rahmen der Surveypublikationen erwähnt. Hier ist jedoch die abschließende Publikation abzuwarten.
- 14 Perdrizet/Fossey 1898, 89.
- 15 Frühe zusammenfassende Abhandlungen zu Iupiter Dolichenus und seinen Denkmälern sind bereits Seidl 1854 und Hettner 1877.

Darstellung hellenistisch-römischer Zeit, die einen Gott mit einer dem Iupiter Dolichenus vergleichbaren Ikonographie zeigte. <sup>16</sup>

Die Assoziierung des Gottes auf der Stele mit dem Gott von Doliche lag jedoch auf der Hand. Beide verbindet eine Ikonographie in der Tradition der in Nordsyrien in der Bronze- und Eisenzeit verbreiteten Sturm- und Wettergötter. Ein charakteristisches Element ihrer Darstellungsweise war seit der Bronzezeit das Stehen auf dem Stier und die Pose des *smiting god*. <sup>17</sup> Mit der Deutung des Gottes auf dem Stier von Ceylanlı als Wettergott bietet sich eine Erklärung der Figur auf dem stark zerstörten zweiten Relief als weiblicher *parhedros* des Wettergottes an, wenn hier auch die Darstellung selbst keine konkreten Anhaltspunkte gibt.

Die Verehrung von Wettergottheiten hat im gesamten Nahen Osten eine lange Tradition. Als Verkörperung einer der elementaren Gewalten, für die Existenz des Menschen von zentraler Bedeutung, ist er in allen Panthea des Orients an prominenter Stelle vertreten. Im semitisch syrisch-mesopotamischen Bereich trägt der Wettergott den Namen Hadad bzw. Haddu oder Hadda. Im anatolisch-hethitischen Raum wird der Wettergott als Teŝŝop, im luwischen, also auch in den syro-hethitischen Staaten, als Tarhunzas verehrt. In Syrien wird seit dem späteren 2. Jt. v. Chr. Baal oder Bol, was zunächst nur "Herr" als Epitheton bedeutet, als Synonym für Hadad geläufig. In manchen Regionen ersetzt Baal den Namen Hadad vollständig. Vor allem im küstensyrisch-phönizischen Raum wird der Name Hadad schließlich ganz von Baal verdrängt. Lediglich im aramäischen Sprachraum bleibt Hadad der Name des Wettergottes<sup>23</sup>.

Als höchste Götter der lokalen Panthea wurden die Sturm- und Wettergötter in Syrien bis in römische Zeit ununterbrochen verehrt. So berichtet noch Macrobius über die Syrer: "Deo enim, quem summum maximumque venerantur, Adad nomen dederunt".<sup>24</sup> Im Rahmen einer interpretatio graeca wird der indigene Name dann aber zumeist als Zeus, in der interpretatio romana als Iupiter wiedergegeben<sup>25</sup>.

- 16 Humann/Puchstein 1890, 399, Abb. 58; Cumont 1917, 90 f., Abb. 68; CCID 23 f., Kat. Nr. 17 Taf. 5.
- 17 Zur dessen Ikonographie Demirçioğlu 1939; Vanel 1965; Orthmann 1971; Börker-Klähn 1982; Bunnens 2004, 57–60. Eine Zusammenstellung aller Wettergottstelen aus Nordsyrien bei Bunnens 2006
- 18 Vanel 1965; Haas 1982; Kearns 1982; Schwemer 2001; Green/Hausleiter 2001, 145–150; Green 2003; Schwemer 2007; Schwemer 2008.
- 19 Cornelius 1994, 23–45; Schwemer 2007, 135–168.
- 20 Schwemer 2001, 502–511.
- 21 Auch der Bel von Palmyra ist ursprünglich eine Ausprägung des Hadad, vgl. Kaizer 2002; Tubach 2006, 195–218.
- 22 Cornelius 1994.
- 23 In Nordsyrien vermengen sich im 1. Jt. v. Chr. in den verschiedenen lokalen und regionalen Ausprägungen des Wettergottes aramäische und luwische Elemente, vgl. Hutter 1996; Novak 2002; Novak 2004; Bunnens 2004.
- 24 Macrobius, Sat., 1, 23, 17.
- 25 Zur interpretatio graeca/romana indigener Gottheiten allgemein etwa Lichtenberger 2003; Ando 2006; Lichtenberger 2007. Gleichwohl bleibt auch der Name Hadad geläufig und wird auch in griechischen Inschriften verwendet, so z. B. in einem der seltenen hellenistischen Zeugnisse aus dem nordsyrischen Binnenland, einem bronzenen Täfelchen, das von zu opfernden

In die römische Zeit einordnen muss man trotz nicht zu leugnender Bezüge zur syro-hethitischen Plastik auch die Stelen von Ceylanlı. <sup>26</sup> Bereits der Fundkontext im Zusammenhang eines römischen Heiligtums legt dies nahe. Letztlich ausschlaggebend sind aber ikonographische und stilistische Gründe. So setzt die Gewandbehandlung mit der Angabe von Bogenfalten eine Prägung durch hellenistisch-römische Vorbilder voraus. Die ansonsten sehr einfache Tracht des Gottes in Form einer Tunika unterscheidet sich zudem von den auf vorhellenistischen Stelen üblichen Gewandangaben von Göttern. Insgesamt lässt sich die Darstellung wegen des Verzichts auf graphische Präzision und die teigig wirkende Bildung des Körpers mit der Formensprache der lokalen römerzeitlichen Bildnisse nordsyrischer Provenienz deutlich besser vergleichen als selbst noch mit den weniger qualitätvollen Reliefs der Eisenzeit. Der Stelentyp, oben in einem Rund auslaufend, unten mit einem Steg als Standfläche, entspricht dabei dem gängigen Aufbau von Stelen aus der Eisenzeit, der aber auch noch in römischer Zeit in der lokalen Kunst des nordsyrischen Binnenlandes üblich war. <sup>27</sup>

Anhaltspunkte für eine nähere Eingrenzung der Entstehungszeit der Stelen lassen sich allerdings kaum festmachen. Sie entstammen dem lokalen Kunsthandwerk des nordsyrischen Binnenlandes, dessen fast durchweg zu erkennende Tendenz zu einer stark vereinfachten Wiedergabe von Bildbestandteilen eine Anbindung an die Stilentwicklung der hellenistisch-römischen Plastik nicht erlaubt. Eine chronologische Einordnung einzelner Denkmäler aufgrund typologischer oder stilistischer Merkmale ist daher nicht möglich. Allerdings ist zu konstatieren, dass in der benachbarten Kyrrhestike Basaltstelen, die hinsichtlich der Bildsprache und der Syntax mit den Stelen aus Ceylanlı vergleichbar sind, erst ab etwa 100 n. Chr. in großer Zahl hergestellt worden sind und offenbar bereits in severischer Zeit auslaufen. Dies ist zumindest ein Indiz für eine Einordnung der Stelen in das Umfeld einer Renaissance lokaler Basaltplastik im 2. Jh. n. Chr.

Welcher Gott auf der Stele von Ceylanlı nun konkret dargestellt ist, lässt sich aus dem überlieferten Befund zunächst nicht erschließen. Einen wichtigen Hinweis auf seinen Namen und auch auf seinen Charakter gibt aber eine Weihinschrift, die aus der unmittelbaren Umgebung des Platzes stammt, jedoch noch nicht mit den Skulpturen in Verbindung gebracht wurde.<sup>30</sup> Es ist eine Weihung in griechischer Sprache an einen Zeus Ombraros, vorgenommen von einem *centurio* der ersten

- Mengen an Tieren und an Getreide für Zeus Hadad, Hera und einem König Demetrios berichtet, vgl. Lücke 2004.
- Zu den nordsyrischen Stelen der Eisenzeit allgemein Orthmann 1971; Börker-Klähn 1982. Zwar auf die syro-hethitischen Grabdenkmäler fokussiert, aber auch darüber hinaus von großem Wert Bonatz 2000.
- 27 Zum Stelentyp Börker-Klähn 1982, 79.
- Zu den lokalen nordsyrischen Skulpturen aus Basalt Parlasca 1982, 16, Taf. 18, 1–4; Skupinska-Lovset 1999, 165–167; Blömer 2008. Vergleichbar ist die Situation bei der weitaus bekannteren Basaltplastik Südsyriens, vgl. etwa Bolelli 1986; Weber 2002; Weber 2006; Laxander 2009.
- 29 Blömer 2008.
- 30 Mecerian/Mouterde 1942/3, 90–95, Abb. 1, Taf. 5, 1; IGLS III 1, 741; Stoll 2001, 465 f., Nr. 79.

Kohorte der *Legio III Gallica*. <sup>31</sup> Das Epitheton Ombraros ist in dieser Form ansonsten offenbar nicht belegt, in anderen Varianten aber vor allem in Griechenland bezeugt. <sup>32</sup> Der Beiname wurde bereits von Mouterde in der Publikation der Inschrift plausibel mit dem vorderasiatischen Wettergott in Verbindung gebracht. <sup>33</sup> Da nun auch das soeben besprochene Relief aus Ceylanlı dem Kult einer Wettergottgestalt in indigener Tradition zuzuordnen ist, liegt es nahe, eine Verbindung zwischen dem Relief und der Inschrift zu sehen, zumal beide vom selben Platz stammen. Aller Wahrscheinlichkeit nach sind sie demselben Gott geweiht, einem lokalen Wettergott in vorhellenistischer Tradition. Verbunden ist der Kult wohl mit der Kleinstadt Meleagrum. Als Zentrum des Kultes bietet sich der eingangs erwähnte Bau auf dem Felssporn oberhalb des Fundortes der Stelen an. Die exponierte Höhenlage und die Verbindung mit dem Fels sind wichtige Merkmale auch anderer Wettergottheiligtümer in Syrien. <sup>34</sup>

### STELEN MIT WETTERGOTTGESTALTEN AUS NORDSYRIEN

Somit lässt sich für die Reliefs aus Ceylanlı ein Kontext vergleichsweise gut rekonstruieren. Sie eignen sich daher als Ausgangspunkt, um eine Gruppe vergleichbarer Stelen aus Nordsyrien in den Blick zu nehmen. Diese stammen ebenfalls aus römischer Zeit und folgen in ihrer Ikonographie prinzipiell einem identischen Grundschema.<sup>35</sup> Alle Stelen zeigen den *smiting god* – den Gott mit einem Blitzbündel in der einen Hand und einer Waffe, in der Regel einer Doppelaxt, in der anderen. Zumeist steht er auf einem Stier. Vergesellschaftet sind diese Stelen in einigen Fällen mit Darstellungen einer weiblichen *parhedros*. Diese steht dann häufig, aber keineswegs immer, auf einem Hirsch.<sup>36</sup>

Eine Reihe dieser Stelen stammt aus der Ebene des Amuq/Kara Su, an dessen Rand sich auch Ceylanlı befindet, oder aus der unmittelbaren Umgebung. Es handelt sich um die Stele vom Kurdinitepe bei Alacakilise (Abb. 4),<sup>37</sup> um das Stelenpaar vom Zeytin Tepe bei Başpinar (Abb. 5)<sup>38</sup> und das Paar aus Kurcuoğlu (Abb. 6).<sup>39</sup>

- 31 Stoll 2001, 363 f. Dort wird dargelegt, dass der einheimische Gott in der Weihung als Schutzgott der Legion fungiert.
- 32 Zu Zeus Ombrios vgl. IGLS III, S. 427; Cook 1964, 897 f.; Stoll 2001, 363 mit Anm. 646. Eine Verbindung zwischen der Inschrift und dem Heiligtum von Ceylanlı ist auch von De Giorgi 2007, 293 vermutet worden, ohne dass er jedoch die Reliefs in die Überlegung einbezogen hat.
- 33 Mecerian/Mouterde 1942/3, 93; Stoll 2001, 363.
- 34 Haas 1982; Steinsapir 2005, 151–155.
- 35 Eine kurze Zusammenschau der meisten dieser Reliefs ist auch von Bunnens 2004, 65–68 vorgenommen worden.
- 36 Eine Untersuchung der Darstellung und Bedeutung der *parhedros* kann in diesem Rahmen leider nicht vorgenommen werden, weshalb sie im Folgenden weitgehend ausgeklammert wird.
- 37 Wagner 1982, 150, Nr. 1, Abb. 14; CCID 25, Kat. Nr. 19, Taf. 6.
- 38 Hellenkemper 1978, 483 ff.; CCID 26 f., Kat. Nr. 22, Taf. 7.
- 39 CCID 28 f., Kat. Nr. 24 f., Taf. 8.

Aus dem nicht weit entfernten Tal des Afrin, bereits sicher in der antiken Landschaft Kyrrhestike gelegen,<sup>40</sup> stammt das Stelenpaar von Khaltan (Abb. 7).<sup>41</sup> Ein weiteres Denkmal aus dieser Gegend, das sich im Museum Aleppo befindet, aber noch nicht publiziert ist, kommt aus Kafer Zit.<sup>42</sup> Nördlich der antiken Stadt Kyrrhos liegt der Fundort Gonca Dağ bei Aşağı Kaleçik (Abb. 8).<sup>43</sup>

Aus den östlich und südöstlich sich anschließenden Ebenen der Kyrrhestike stammen die Stelen von Maştala (Abb. 9),<sup>44</sup> Zafer (Abb. 10),<sup>45</sup> Keklik Tepe (Abb. 11),<sup>46</sup> Asmaçık (Abb. 12)<sup>47</sup> und, bereits am Euphratufer gelegen, Hammam (Abb. 13)<sup>48</sup>. Aus Azaz ist das Fragment eines Reliefs nur mit der weiblichen Göttin überliefert.<sup>49</sup> Erst in jüngerer Zeit bekannt geworden sind aus dieser Region die Stelen bzw. Stelenfragmente aus Çatal Ziyaret (Abb. 14)<sup>50</sup> und Bouzlidje (Abb. 15).<sup>51</sup> Diese Gruppe wird ergänzt durch zwei weitere bislang unpublizierte Denkmäler aus der Kyrrhestike, die sich im Museum Gaziantep befinden und im Folgenden kurz vorgestellt werden sollen. Dabei handelt es sich zum einen um ein Stelenfragment aus Basalt, das lediglich noch einen Stier und die Beine des darauf stehenden Gottes zeigt (Abb. 16).<sup>52</sup> Die kursorische Angabe von Pteryges am noch erhaltenen Gewandansatz oberhalb der Knie zeigt, dass die Stele aus hellenistisch-römischer Zeit stammt.

Die zweite Stele, ebenfalls aus Basalt, ist fast vollständig erhalten, jedoch so stark bestoßen und abgerieben, dass die Darstellung nicht mehr vollständig rekonstruiert werden kann (Abb. 17).<sup>53</sup> Ein Zapfloch im Relief unten links deutet darauf hin, dass die Stele als Spolie verbaut war, vielleicht als Türschwelle, was auch den starken Abrieb erklären könnte. Die Stele zeigt den Gott im Profil nach rechts auf

- 40 Die Grenzen der Kyrrhestike sind nicht klar definiert, vgl. zusammenfassend Kramer 2004, 316–319; unsicher ist, ob auch die Amuq/Kara Su-Ebene der Kyrrhestike zugerechnet werden muss.
- 41 Will 1951, 135 ff.; Will 1952, 60 ff.; Merlat 1954, 182 ff.; CCID 29 f., Kat. 26, Taf. 9; Gatier 1998, 164.
- 42 Gatier 1998, 164.
- 43 Wagner 1982, 150; Abb. 15; CCID 26, Nr. 21, Taf. 6.
- 44 CCID 30 f., Kat. 28, Taf. 10; Gatier 1998, 164.
- 45 Bittel/Schneider 1940, 584–587, Abb. 17; CCID 14f., Kat. Nr. 8, Taf. 4.
- 46 Rohde 1940a, 596–599, Abb. 1–3; CCID 15, Kat. Nr. 9.
- 47 Rohde 1940b, 75 f.; Bittel/Schneider 1941, 295; CCID 23, Kat. Nr. 16. Der Ort trug früher den Namen Tilhalit.
- 48 Jarry 1982, 87 f.; Marcillet-Jaubert 1986, 169; CCID 31 f., Kat. Nr. 29, Taf. 10; Gatier 1998, 162 f., Abb. 2–3. Als Fundort der Stele ist in den ersten Publikationen stets Hierapolis genannt. Erst Gatier hat als Fundort Hammam am Euphratufer identifizieren können, vgl. Gatier 1998, 163
- 49 Seyrig 1933, 374, Taf. 39, 1; Börker-Klähn 1982, 237 f., Kat. 283. Die Wiedergabe des Hirsches mit dem frontal gezeigten Kopf zeigt deutlich, dass es sich um ein Erzeugnis der römischen Epoche handelt. Da die Göttin nach links orientiert ist, muss es ein Pendant mit dem Bild des männlichen Gottes gegeben haben.
- 50 Gatier 1998, 161 f., Abb. 1.
- 51 Gatier 1988, 221–224, Abb. 3; Gatier 1998, 164, Abb. 4.
- 52 Im Garten des Museums Gaziantep aufgestellt, ohne Inv. H 0, 68 m, B 0, 42 m, T 0, 16 m.
- 53 Im Garten des Museums Gaziantep aufgestellt, Mus. Inv. 671. H 1, 23 m, B 0, 61 m, T 0, 30–0, 35 m.

einem stark verkleinerten Rind stehend. Die Proportionen des Körpers sind auffällig verzerrt. Füße und Beine sind sehr klein gebildet, darüber folgt ein mächtiger Oberkörper und ein großer Kopf. Details der Bekleidung lassen sich nicht mehr erkennen. Die rechte Hand ist hinter dem Körper erhoben und trägt ein Blitzbündel. Die Darstellung des linken Arms ist verloren. Der Kopf ist bärtig, Nase und Augen zeichnen sich noch deutlich ab. Ein langer Zopf fällt hinter dem Körper herab. Auf dem Kopf trägt er eine Tiara. Am linken Stelenrand des Reliefs ist ein senkrechter, sich nach unten verdickender Stab dargestellt, den man als Keule deuten kann. <sup>54</sup> Nicht zu deuten ist der Gegenstand im Scheitel des Reliefs oberhalb des Gottes. <sup>55</sup>

Abschließend sei noch die bereits erwähnte Stele mit einem Gott auf dem Stier, die von Humann und Puchstein in Maraş gefunden wurde, deren genauer Fundort aber unklar ist, erwähnt (Abb. 18).<sup>56</sup>

Somit gehört die Stele von Ceylanlı zu einer Gruppe von bislang 16 Stelen, die trotz formaler und typologischer Verwandtschaft zu eisenzeitlichen Denkmälern aus stilistischen Gründen wie auch aufgrund ikonographischer Details der hellenistisch-römischen Epoche zuzuordnen sind.<sup>57</sup> In den jeweiligen Publikationen sind mitunter konkrete Datierungsvorschläge gemacht worden. Wie im Falle der Stele von Ceylanlı fehlen jedoch sichere Kriterien, die eine Feindatierung ermöglichen. Die in der Forschung geäußerten Vorschläge beruhen häufig auf einem Entwicklungsmodell, das davon ausgeht, dass Darstellungen mit altertümlichen ikonographischen Elementen älter sind also solche, deren Bildsprache deutlich griechischrömisch geprägt ist.<sup>58</sup> Da dieses Modell aber nicht zutrifft, lässt sich grundsätzlich nicht beurteilen, ob die Denkmäler im 1. Jh. v. Chr. oder im 3. Jh. n. Chr. geschaffen wurden. Wie bereits erwähnt, legt jedoch das Einsetzen der eng verwandten lokalen sepulkralen Basaltstelen in der Kyrrhestike im 2. Jh. n. Chr. nach einem langen Hiat in der Produktion lokaler Steinplastik nahe, dass auch die kultbezogenen Stelen in dieser Zeit hergestellt wurden. Sicher ist das aber nicht.

Hinsichtlich der Verbreitung der Stelen mit Wettergottdarstellungen kann man zusammenfassend sagen, dass sämtliche Fundorte in der Landschaft Kyrrhestike, im äußersten Süden der Kommagene oder in der westlich angrenzenden Ebene des Amuq/Kara Su liegen.<sup>59</sup> Von der Levanteküste, aus Zentral- oder Südsyrien sind

- 54 Die Keule lässt sich aus der altorientalischen Tradition herleiten. Der hethitische Wettergott trug die Keule als Symbol, vgl. Börker-Klähn 1989, 249 f. Die geschulterte Keule erscheint als Waffe des Wettergottes z. B. auf den Orthostatenreliefs im Wettergottempel von Aleppo und ist dort auch als Hieroglyphe Symbol des Wettergottes, vgl. Kohlmeyer 2000, 31 f., Taf. 16–17.
- 55 Die Stelenspitze ist gebrochen, was eine Beurteilung sehr erschwert.
- 56 Humann/Puchstein 1890, 399 Abb. 58; CCID 23 f., Nr. 17 Taf. 5. Das als verschollen geltende Stück befindet sich in der Ausstellung des Museums Kahramanmaras.
- 57 Nicht abschließend zu klären ist die Datierung von CCID 23, Kat. Nr. 16. Das Stück ist bereits von Bittel/Schneider 1941, 295 als vorhellenistisch bezeichnet worden und jüngst auch von Bunnens in die Eisenzeit datiert worden, Bunnens 2006, 134, Kat. Nr. 62, Abb. 119.
- 58 So konstatiert Hellenkemper 1978, 486, dass die Darstellung des Gottes vom Zeytin Tepe besonders viele archaische Züge trage, weshalb eine frühe Datierung angezeigt sei.
- 59 Ein neues Relief mit Wettgottdarstellung, das eindeutig Iupiter Dolichenus gewidmet ist, kommt aus Perrhe im kommagenischen Kernland, vgl. Blömer/Facella 2008. Obwohl es von einem Soldaten, der aus Doliche stammt, geweiht wurde, ist es nicht im Zusammenhang mit

bislang offenbar keine Reliefs mit Darstellung des Gottes auf dem Stier aus römischer Zeit bekannt. Weiter westlich, in Kleinasien sind solche Denkmäler in lokalem Kontext m. W. ebenfalls absent. Lediglich aus Kilikien ist ein entsprechendes Felsrelief publiziert. Dieses auffällige Verbreitungsmuster mit der Konzentration auf der Kyrrhestike ändert sich auch dann nicht, wenn man die geringe Zahl von Darstellungen des Gottes auf dem Stier aus anderen Gattungen mit in die Betrachtung einbezieht. Auffällig ist zudem, dass alle Denkmäler, deren Herkunft gesichert ist, aus dem ländlichen Raum abseits der Städte stammen, einer Region also, über deren Entwicklung in hellenistisch-römischer Zeit bislang kaum etwas bekannt ist. Die genauen Fundumstände bzw. vergesellschaftete Funde sind jeweils leider nicht überliefert. Lediglich von dem Stelenpaar aus Khaltan wird berichtet, dass es im Kontext einer als Heiligtumsanlage gedeuteten Architektur, über die aber weiter nichts bekannt ist, gefunden wurde.

Die exklusive Beschränkung der Ikonographie auf einen begrenzten Teil des nordsyrischen Binnenlandes und die Lage der Fundorte außerhalb städtischer Zentren zeigt, dass die Stelen uns einen unmittelbaren Einblick in die Glaubenswelt der lokalen Bevölkerung erlauben. Für deren religiöse Identität in römischer Zeit fehlen Zeugnisse ansonsten fast vollständig. Umso wichtiger ist daher die Frage, welcher Gott auf den Denkmälern jeweils wiedergegeben ist. In der Forschung ist er einhellig als Iupiter Dolichenus aufgefasst worden, die weibliche Göttin als dessen parhedros Iuno Dolichena. Dabei stützte man sich auf den Vergleich der Stelen mit den zahlreichen und häufig durch Inschriften sicher zu identifizierenden Bildnissen dieses Gottes aus den Westprovinzen des römischen Reiches. 65 Auf diesen steht der langbärtige Gott nach rechts auf einem Stier und hält in den erhobenen Händen Blitzbündel und Doppelaxt. Zu Recht werden auch unbenannte Reliefs westlicher Provenienz, die diesem Darstellungsschema folgen, mit Iupiter Dolichenus verknüpft. Außerhalb des Nahen Ostens war in römischer Zeit das Bildschema des smiting god auf dem Stier exklusiv mit dem Gott von Doliche verbunden. Die gleiche Exklusivität ist dann jedoch seit dem ersten Auftauchen von Stelen mit einer

- den lokalen Wettergottstelen, sondern mit den westlichen Zeugnissen der Verehrung des Iupiter Dolichenus zu sehen.
- Ein Altar für Iupiter Dolichenus mit dem Bild des Gottes auf dem Stier aus Dorylaion, vgl. Frei 2004, ist als Weihung eines Römers in lateinischer Sprache kein Zeugnis lokaler Religion.
- 61 Durugönül 1989, 51 f., Kat. Nr. 43; 137–143, Abb. 47; Durugönül 1999, 119–121, Abb. 26, 3.
- Anders als die Stelen stammen die sonstigen Bildnisse zum Großteil aus dem Kunsthandel und haben keine präzise Fundortangabe. Eine rundplastische Statuette mit dem Gott auf dem Stier aus Nordsyrien, CCID 24, Kat. Nr. 18, Taf. 6. Zwei bronzene Standartenaufsätze mit der kryptischen Herkunftsangabe "Region um Doliche", CCID 7–13, Kat. Nr. 5–6, Taf. 2–3. Ein Ringstein, angekauft in Gaziantep, CCID 16f., Kat. Nr. 10, Abb. 2. Ein Siegelstein in altorientalischer Tradition, der auf einer Seite einen *smitig god*, allerdings nicht auf dem Stier stehend, zeigt, ist in Umzeichnung publiziert bei Garstang 1908, 12, Taf. 15. Aus Hama, also bereits aus dem zentralen Syrien, stammt ein Ringstein mit einer Darstellung eines Gottes auf dem Stier, vgl. Henig 1983, 109–111.
- 63 Millar 1987; Millar 1993, 242–249, bes. 248.
- 64 Will 1951, 135–137. Dazu auch Gatier 1998, 164.
- 65 Die aktuellste Zusammenstellung der Denkmäler ist immer noch das CCID von 1987, obwohl sich die Zahl der Denkmäler seit dem Erscheinen deutlich vermehrt hat.

vergleichbaren Darstellung in Nordsyrien-Südostanatolien auch für diese postuliert worden. So heißt es im Kommentar zu einer in römischer Zeit wiedergefundenen und dann neu geweihten (provinzial-)assyrischen Stele aus der Umgebung von Kahramanmaraş, auf der ein Wettergott dargestellt ist: "Die ikonographische Ähnlichkeit [des dargestellten Wettergottes mit Iupiter Dolichenus] machte es zu seiner Zeit schlechterdings unmöglich, in dem aufgefundenen Relief einen anderen Gott zu erkennen als den Zeus von Doliche".66

Nun ist nicht zu bezweifeln, dass die aus dem Westen des römischen Reiches bekannte Darstellungsweise des Iupiter Dolichenus ihren Ursprung in Doliche hat. Das belegen zum einen die schon lange bekannten Siegel der Stadt, die den Gott entsprechend abbilden.<sup>67</sup> Zum anderen ist vor kurzem im Zuge der Ausgrabungen im Heiligtum von Doliche auf dem Dülük Baba Tepesi erstmals eine entsprechende Stele entdeckt werden.<sup>68</sup> Es stellt sich aber die Frage, ob es legitim ist, aufgrund dessen auch die außerhalb von Doliche in Nordsyrien gefundenen Denkmäler als Darstellungen des Gottes von Doliche aufzufassen. Die Fülle der Zeugnisse aus dem Westen lässt nämlich häufig vergessen, dass auch für die römische Epoche nichts auf eine besondere Prominenz des Iupiter Dolichenus in Syrien außerhalb Doliches hindeutet. Während an diesem Ort nicht zuletzt aufgrund der dort stattfindenden Grabungen der Kult des Gottes gut bezeugt ist, fehlen aus dem gesamten übrigen Syrien archäologische, literarische, epigraphische oder numismatische Belege für seine Verehrung. Eine Ausnahme stellen lediglich Denkmäler aus dem Kontext römischer Heeresreligion dar, die aber nicht als Zeugnisse einheimischer Religion gewertet werden können.<sup>69</sup>

So findet sich auch auf keiner der hier zusammengestellten Stelen ein Hinweis auf Doliche. Für die Einordung der Stelen mit Wettergottdarstellung in den Kontext des Dolichenus-Kultes war also letztlich allein die Annahme, dass wie im Westen

- 66 Jacobs/Messerschmidt 1992, 105–114, hier zitiert 112. Beinahe identisch ist der Kommentar zur Stele vom Keklik Tepe im CCID 15, Kat. Nr. 9: "Jupiter Dolichenus ist in der Inschrift nicht genannt, aber es besteht durch die Darstellung auf der Vorderseite kein Zweifel, daß es sich […] nur um diesen handeln kann".
- 67 Ronzevalle 1940, 69 ff.; Seyrig 1940, 85 ff.; Schwartz 1962, 7 ff.; Maaskant-Kleibrink 1971, 27 f., Nr. 4–5, Abb. 8–9; Klose 1984, 73 f., Nr. 21–23, Taf. 9; Spier 1992, 169, Nr. 466 f.; Weiß 1992, 175–181, Nr. 4–15; Konuk/Arslan 2000, 253, Nr. 219; Weiß 2000, 100–103; Ergeç, 2002, 124–126; Heedemann 2008.
- 68 Zu dieser Stele ausführlich unten S. 31–35.
- So spiegeln die zahlreichen Belege für Iupiter Dolichenus in Dura Europos die Verbreitung seines Kultes im römischen Heer, vgl. Stoll 2001, 353–360. Allgemein zum Aufeinandertreffen verschiedener religiöser Systeme in Dura Europos Dirven 1999; Sommer 2005. Sie sind keineswegs Ausdruck lokaler Religion in Syrien. Der Kult ist hier in seiner im Westen transformierten Gestalt sozusagen re-importiert. Das gleiche gälte auch für eine lateinische Inschrift aus Jebel Khalid, wenn man sie mit Gatier auf Iupiter Dolichenus bezieht, vgl. Clarke/Hillard, 1992–93 und dazu Gatier 1998, 167 f. Darüber hinaus ist ein einzelnes Zeugnis für die Verehrung des Zeus Dolichaios aus Caesarea bekannt, vgl. CCID 33, Kat. Nr. 30. Wahrscheinlich aus Nordsyrien, dann aber möglicherweise aus Doliche selbst, stammt zudem der bei Cafissi 1998, 209 f. publizierte Altar für Zeus Dolichaios. Trotz des engen Bezuges des Stifters zu Doliche gehört auch ein vor kurzem in Perrhe entdecktes Relief in den Zusammenhang römischer Heeresreligion, vgl. Blömer/Facella 2008.

auch in Nordsyrien nur der Dolichener Gott mit Blitzbündel und Axt auf dem Stier steht, ausschlaggebend. Zieht man nun aber den Befund von Ceylanlı heran, wo recht sicher zu erschließen ist, dass ein Relief mit einer entsprechenden Gottesdarstellung nicht Iupiter Dolichenus darstellt, dann wird deutlich, dass eine pauschalisierende Einordnung aller Denkmäler römischer Zeit mit der Darstellung des *smiting god* auf dem Stier in den Kult des Gottes von Doliche nicht zulässig ist. Gegen eine Identifizierung der Götter auf den Stelen mit Iupiter Dolichenus sprechen aber auch die wenigen Inschriften, die mit den Stelen und anderen Denkmälern verbunden sind.

Ein Zeugnis von hoher Aussagekraft ist ein bronzener Standartenaufsatz aus dem Kunsthandel, der laut Händlerangabe aus der Gegend von Doliche stammt. Zentrales Motiv, gerahmt von Büsten des Saturn, des Sol und der Luna, ist eine Dexiosisszene. Zwei Götter, auf Stieren stehend, reichen sich die Hand. Beide sind weitgehend identisch bekleidet. Sie tragen Hosen, darüber eine langärmelige Tunika, die mit Überfall gegürtet ist. Bei dem Gott rechts ist eine doppelte Gürtung erkennen. Der linke hält ein Blitzbündel. Durch eine Inschrift ist das Bronzedreieck dem *theos epekoos* von Soumana geweiht. Einer der beiden abgebildeten Götter ist also der Gott von Soumana, einer ansonsten unbekannten Ortschaft. Nicht erwähnt hingegen ist der Gott von Doliche. Nun mag einer der beiden Figuren in der Tat den Gott von Doliche darstellen: entscheidend aber ist, dass der Gott von Soumana sich in der Darstellungsweise von diesem dann nicht unterscheidet. Hier zeigt sich somit deutlich, dass von einer exklusiven Verbindung des ikonographischen Konzepts mit Iupiter Dolichenus nicht die Rede sein kann.

In die gleiche Richtung weist die Stele aus Maštala.<sup>73</sup> Sie ist durch eine Inschrift einem Gott mit dem merkwürdigen Namen *Op Eresem* geweiht. Dieser Name ist auch aus anderem Zusammenhang bekannt, er erscheint auf einer Inschrift aus Heliopolis/Baalbeck<sup>74</sup>. Was genau sich hinter dem Namen verbirgt bleibt freilich unklar. Es ist sogar überlegt worden, ob es sich nicht um ein Zahlensymbol handelt, das auf isopsephischem Weg als Hinweis auf den Namen Hadad aufzulösen ist.<sup>75</sup> Unabhängig von der genauen Bedeutung des Namens ist zu konstatieren, dass der auf dieser Stele dargestellte Gott auf dem Stier einen Namen trägt, der keine Bezüge nach Doliche aufweist.

Es lässt sich somit festhalten, dass die Darstellung eines Gottes mit Blitzbündel und Doppelaxt auf einem Stier in Nordsyrien nicht *a priori* mit dem Gott von Doliche verbunden werden kann. Im Gegenteil scheint das altehrwürdige ikonographische Muster offen und unspezifisch gewesen zu sein und konnte ganz verschiedene lokale Ausprägungen von Wettergottgestalten repräsentieren. Dies entspricht

- 70 Kellner 1978 42; CCID 7–11, Kat. Nr. 5, Taf. 2.
- 71 Speidel 1980, 65 f. sieht Manas als den Namen eines der Götter. Mit guten Argumenten für die Deutung von Soumana als Ortsnamen CCID 11.
- 72 Dass der Gott rechts kein Blitzbündel trägt, hat wohl technische Gründe. Seine Arm- und Handhaltung zeigt aber an, dass er etwas gehalten hat, das möglicherweise appliziert war.
- 73 CCID 30 f. Kat. 28 Taf. 10; Gatier 1998, 164.
- 74 Mouterde 1939, 391–397, Abb. 2–3.
- 75 Zu dieser Diskussion CCID S. 31 mit Verweis auf die ältere Literatur.

dem Bild von der Verehrung des Wettergottes in der Bronze- und Eisenzeit, wo zwar ein Gott wie der Wettergott von Aleppo weit überregionale Bedeutung hatte, daneben aber zahlreiche weitere lokale Wettergottgestalten existierten, die eine gemeinsame Ikonographie teilten. The Dass sich dies auch in römischer Zeit nicht geändert hatte, zeigt sich nun nicht zuletzt darin, dass die hier behandelten Stelen zwar einem einheitlichen Grundmuster folgen, dabei aber eine Variationsbreite aufweisen, wie sie bei den westlichen Denkmälern des Iupiter Dolichenus keine Parallelen hat. Gleichwohl sind die teils eklatanten Abweichungen in Gestus und Habitus in der älteren Forschung kaum problematisiert worden. Sieht man in den Denkmälern aber Zeugnisse einer vielgestaltigen, kleinräumlichen Glaubenswelt, sind diese Details für die Einordung der einzelnen Denkmäler von großer Bedeutung. Zudem ist die präzise Analyse aller ikonographischen Elemente wichtig für die Frage nach der Genese und Entwicklung der Gottheiten. Wenn auch eine solche an dieser Stelle nicht vorgenommen werden kann, soll doch exemplarisch auf einige zentrale Aspekte der Ikonographie der Stelen eingegangen werden.

# ZUR IKONOGRAPHIE DER NORDSYRISCHEN WETTERGOTTSTELEN AUS RÖMISCHER ZEIT

Abweichungen in der Darstellung lassen sich insbesondere hinsichtlich der Trachtelemente beobachten. Auf den meisten Stelen ist der Gott mit einem gegürteten knielangen und kurzärmligen Gewand bekleidet, das in seiner Anlage einer Tunika gleicht. Die kursorische Wiedergabe wie der zum Teil schlechte Erhaltungszustand stehen einer präzisen Bestimmung desselben aber häufig im Weg. Es zeigt jeweils keine Binnengliederung, ist aber zum Teil doppelt gegürtet. Auf der Stele von Zafer (Abb. 10) verläuft senkrecht eine Art Knopfleiste vom Hals bis zum Gürtel, was an "parthische" Tracht erinnert. Eine Besonderheit stellt die Stele aus Hammam dar, die den Gott in einem geschlitzten Gewand zeigt (Abb. 13). Das linke Bein tritt hervor, wie es von altorientalischen Darstellungen bekannt ist. Hosen tragen die Götter auf den Reliefs grundsätzlich nicht. Dies ist lediglich für die Götter auf zwei bronzenen Standartenaufsätzen bezeugt, die möglicherweise aus der Gegend von Doliche stammen.

Die meisten Darstellungen zeigen die Götter in einem militärischen Kostüm. Trotz der geringen handwerklichen Qualität sind Pteryges und Panzer zu erken-

<sup>76</sup> Klengel 1965; Schwemer 2001; Bunnens 2004; Gonella/Khayyata/Kohlmeyer 2005; Bunnens 2006.

<sup>77</sup> Gonca Dağ (Abb. 8); Keklik Tepe (Abb. 11); Kurdini Tepe (Abb. 4); Zafer (Abb. 10); Çatal Ziyaret (Abb. 14); Gaziantep Inv. 671 (Abb. 17).

<sup>78</sup> Jarry 1982, 87 f.; Marcillet-Jaubert 1986, 169; CCID 31 f., Kat. Nr. 29, Taf. 10; Gatier 1998, 162 f., Abb. 2–3.

<sup>79</sup> Bunnens 2004, 67; Balcıoğlu/Mayer 2006, Taf. 12.

<sup>80</sup> Dies ist zwar für die Reliefs aus Zafer (Abb. 10) und Karamanmaraş (Abb. 18) behauptet worden, lässt sich aber am Original jeweils nicht nachvollziehen.

<sup>81</sup> CCID 5–13, Kat. Nr. 5–6, Taf. 2–3.

nen.<sup>82</sup> Diese Art der Rüstung entstammt eindeutig der griechisch-römischen Tradition. Die militärische Tracht ist allerdings kein spezifischer Zug der nordsyrischen Reliefs mit Wettergottheiten. Im gesamten hellenistisch-römischen Orient ist das Phänomen geläufig, dass männliche Götter gerüstet gezeigt werden. 83 Hierin zeigt sich ihr wehrhafter Charakter, der zudem, unabhängig von der Art der Gewandung, auch durch das Tragen von Waffen ausgedrückt wird. Dieser Charakter war dem Wettergott aber bereits seit jeher inhärent. Seit der Bronze- und Eisenzeit ist er stets als gewaltbereiter Gott und als Gott des Heeres bezeichnet worden, entsprechend seiner zerstörerischen Wirkmacht.<sup>84</sup> Indem dies durch griechisch-römische Trachtelemente ausgedrückt wird, vollzieht sich lediglich ein Wandel in der Bildebene, es wird keine neue Bedeutungsebene etabliert. Wir fassen nur einen Schritt in einer fortdauernden Metamorphose des äußeren Erscheinungsbildes des Gottes, der sich in kontemporäre Machtdiskurse einschreibt. 85 Seit der Bronzezeit ist eine Adaption von Trachtelementen der jeweils herrschenden Eliten nachzuvollziehen. Die Übernahme der Panzertracht stellt lediglich eine Episode in der Geschichte dieser Transformation dar. 86 Gleichzeitig ist zu betonen, dass diese Übernahme nicht zwingend war und gerade auf den nordsyrischen Stelen nicht konsistent vollzogen wurde.

Die sonstige Bewaffnung der Gottheiten auf den römerzeitlichen Reliefs entspricht grundsätzlich derjenigen, die bereits bei eisenzeitlichen Wettergottdarstellungen zu finden ist. <sup>87</sup> Sie sind jeweils mit einem Schwert gerüstet. Charakteristisch sind aber vor allem die Axt/Doppelaxt in der erhobenen Rechten und vor allem das Blitzbündel in der vorgestreckten Linken. <sup>88</sup> Die Darstellung des Blitzes ist dabei häufig griechisch-römischen Mustern angepasst. <sup>89</sup>

Die bislang geschilderten Elemente der Tracht und Bewaffnung sind auch für Iupiter Dolichenus üblich. Ganz anderen Charakter hat aber die Ausrüstung des

- 82 Zeytin Tepe (Abb. 5); Khaltan (Abb. 7); Kurcuoğlu (Abb. 6); Maštala (Abb. 9).
- 83 Will 1955; Seyrig 1970, 77–112.
- 84 Green 2003, 24–36; Bunnens 2006, 23 f. Auf einer der Stelen von Tell Ahmar wird explizit der Wettergott des Heeres dargestellt (Tell Ahmar 6), vgl. Bunnens 2004; Bunnens 2006, 77 und die Übersetzung druch Hawkins ebd., 13–17.
- 85 Bunnens 2006, 42 f. Wie sich solche Prozesse auch schon in der Eisenzeit vollzogen, zeigt die Wettergottstele aus Gözlü Höyük aus dem 8. Jh. v. Chr., vgl. Temizsoy 1989, Abb. 54. Der Gott trägt auf dem Kopf eine hohe konische Kopfbedeckung besetzt mit Uräusschlange und Hörnern. Darin ist eine Anlehnung an phönikische Ikonographie zu erkennen. Es zeigt sich, wie modische und an Machtdiskurse geknüpfte Trachtelemente in die Götterikonographie Einzug halten, ohne dass sich darin eine Transformierung der Religion äußern muss.
- 86 In eine andere Richtung interpretiert Kantorowicz 1961, 368–393, der in der Uniform einen Reflex auf den Stellenwert des Militärischen in der Gesellschaft sieht. Ähnlich auch noch Seyrig 1971, 67–70.
- 87 Dazu allgemein Bunnens 2006, 65–69.
- 88 Abweichend zeigt das Relief Museum Gaziantep Inv. 671 (Abb. 17) das Blitzbündel in der erhobenen Rechten.
- 89 Allgemein Jacobsthal 1906. Vgl. zum Blitz in der vorderasiatischen Bildkunst auch Vanel 1965 passim; Bunnens 2006, 43 u. 67–69. Bei manchen Darstellungen ist aber auch eine direkte Abkunft von eisenzeitlichen Darstellungen des Blitzbündels als doppelter, nach oben und unten geführter Dreistrahl zu denken, wie er in neuassyrischer Zeit von Wettergöttern getragen werden konnte, vgl. Vanel 1965, 152–156.

Gottes auf der Stele aus Çatal Ziyaret (Abb. 14). Hier hält der Gott einen langen Stab und kein Blitzbündel in der Linken. Der Stab ist dabei auf dem Kopf des Stieres aufgesetzt. Hur hier wird zudem die Tunika mit einer Chlamys kombiniert. Abweichend ist auch die Bewaffnung auf dem Relief von Hammam, wo neben Axt und Blitzbündel auf dem Rücken des Gottes deutlich Bogen und Köcher zu erkennen sind (Abb. 13). Das Tragen von Bogen und Köcher ist in der Ikonographie des Iupiter Dolichenus ohne Parallele, hat jedoch eine hervorragende Parallele in der neuen Wettergottstele aus Turlu, die den Wettergott auf dem Stier ebenfalls mit Bogen und Köcher zeigt.

Unterschiede zeigen sich bei den Reliefs auch in der obligatorischen Kopfbedeckung. Auf manchen Denkmälern ist der Gott offenbar mit einer Tiara dargestellt.<sup>93</sup> Die Tiara lässt sich schon im 2. Jt. v. Chr. als herrschaftliche Kopfbedeckung nachweisen, wobei ihre Form stark variieren kann.<sup>94</sup> Bei den medischen und persischen Königen ist sie in der Form der *Tiara recta* königliche Insignie.<sup>95</sup> Aus der *Tiara recta* entwickelt sich auch die armenische und kommagenische königliche Tiara, die sich von anderen Tiaraformen deutlich unterscheidet.<sup>96</sup>

Die Tiara erscheint bei den Reliefs in der Art, wie sie von persischen Satrapen getragen wird, hoch, aber mit nach vorne fallender Spitze, also wohl aus einem sehr weichen Material hergestellt. Pa allerdings die Laschen an den Seiten nicht mehr zu erkennen sind, ähneln sie vorderhand "phrygischen" Mützen und sind in der Forschung häufig auch als solche angesprochen worden. Diese haben ihre Heimat allerdings im anatolischen Raum. Sie werden dann insbesondere in römischer Zeit zu einem typischen Merkmal von männlichen Gottheiten, die ihre Heimat in Kleinasien oder im Nahen Osten haben. Dass die römische Interpretation des Wettergotttypus den Iupiter Dolichenus häufig mit einer "phrygischen" Mütze zeigt, ist daher wahrscheinlich als topisch zu verstehen. Sie verortet den Gott für den westlichen Rezipienten im Kreis östlicher Religionen.

Hinsichtlich der Tiara ist festzuhalten, dass mit ihr ein Element in die Ikonographie des Gottes Einzug gefunden hat, das nicht in Syrien verwurzelt und entsprechend auch auf den vorhellenistischen Darstellungen von Wettergöttern nicht zu finden ist. Man kann wohl ausschließen, dass die Tiara in römischer Zeit neu einge-

- 90 Ähnlich zu ergänzen ist wahrscheinlich auch das Fragment aus Asmaçık (Abb. 12).
- Möglicherweise handelt es sich hier um die missverstandene Wiedergabe der Zügel, die eisenzeitliche Wettergottdarstellungen mitunter aufweisen, etwa die Jekke-Stele, vgl. Dunand 1940.
- 92 Balcıoğlu/Mayer 2006.
- 93 Die Reliefs Zeytin Tepe (Abb. 5); Gonca Dağı (Abb. 8); Khaltan (Abb. 6); Kurcuoğlu (Abb. 6); Kurdini Tepe (Abb. 4); Gaziantep (Abb. 17).
- 94 Calmeyer 1976, 45 ff., bes. 52 ff.
- 95 Gall 1972, 261–283; Gall 1974, 145–161; Goldmann 1993, 51–69; zusammenfassend zu Name und Gestalt der persischen Tiara Tuplin 2007.
- 96 Young 1964; Gall 1990, 320-323, Taf. 45.
- 97 Calmeyer 1977, 177 f.
- 98 Zur Darstellung von Orientalen in Rom z.B. Schneider 2007, 50–86.
- 99 Aus dem Westen strahlt dieses Motiv dann aber wieder zurück nach Syrien und erscheint auf Denkmälern des Iupiter Dolichenus, die ganz in einer römischen Tradition stehen, vgl. dazu CCID 24, Kat. Nr. 18, Taf. 6 und insbesondere Blömer/Facella 2008.

führt worden ist, da sie zu dieser Zeit innerhalb der Grenzen des Imperiums als Herrschaftssymbol nicht mehr attraktiv war und nur noch im parthischen Einflussbereich als Herrschaftszeichen weiter fortlebte. <sup>100</sup> Sie muss also zu einem früheren Zeitpunkt übernommen worden sein. Denkbar sind zwei Erklärungen. Die Tiara könnte zum einen während der Zeit der persischen Herrschaft adaptiert worden sein, zum anderen im 1. Jh. v. Chr., als die Tiara von den iranisch geprägten armenischen und kommagenischen Königen getragen wurde, die eine Zeit lang in der Region mächtig waren. <sup>101</sup>

Die häufigste Form der Kopfbedeckung auf den nordsyrischen Stelen ist jedoch eine hohe und steil aufragende, sich nach oben mitunter leicht verjüngende Mütze. Sie ist jeweils in mindestens drei senkrechte Felder gegliedert. Diese Gliederung kann auf die Spitze beschränkt bleiben oder sich über die gesamte Tiara erstrecken. Die Reliefs vom Zeytin Tepe (Abb. 5), aus Kurcuoğlu (Abb. 7) und Gaziantep (Abb. 17) zeigen zudem ein Band, das um den unteren Teil der Kopfbedeckung verläuft. Auf der Stele vom Zeytin Tepe ist es über der Stirn deutlich breiter als im Nacken. Auf den ersten beiden ist zu erkennen, wie es am Hinterkopf verknotet ist und wie bei einem Diadem die Bindenenden in den Nacken fallen. 102

In der Forschung ist diese Kappe häufig ebenfalls als Tiara angesprochen worden. In der Tat ähnelt sie vorderhand der Tiara, wie sie in Armenien und Kommagene getragen wurde und prominent in den Denkmälern des kommagenischen Königs Antiochos I. überliefert ist. <sup>103</sup> Jedoch zeigt sich auch hier die altorientalische Tradition der Stelen. Sie lassen sich von den Poloi oder Federpoloi ableiten, die von Göttern des frühen 1. Jt. v. Chr. getragen wurden, manchmal ähneln sie auch der Kappe assyrischer Könige. Besonders deutlich offenbart die Kopfbedeckung der Stele aus Zafer diese Abkunft (Abb. 10). Die steil aufragende Kappe endet klar erkennbar in einer Reihe von Federn.

Die Zafer-Stele ist auch in anderer Hinsicht eigentümlich, da der Gott kein Blitzbündel, sondern eine vegetabile Insignie trägt. Zudem sind wie auf einer Stele aus Guzana/Tell Halaf beide Arme in die Höhe gestreckt.<sup>104</sup>

- 100 Zur Form der parthischen und später sasanidischen Tiara Calmeyer 1976, 45–51.
- 101 Das Fragment einer Kultinschrift aus dem Heiligtum von Doliche belegt die Präsenz des Herrscherkultes an diesem Ort, der damit theoretisch ein Platz des Austauschs zwischen der Ikonographie des Königs und des Wettergottes gewesen sein könnte, vgl. Wagner 1982, 161 f.; Schütte-Maischatz 2003, 103–113; zum Herrscherkult des Antiochos allgemein Facella 2006, 250–297. Die südliche Kommagene mit Doliche ist allerdings gemeinsam mit Zeugma bereits nach der Schlacht von Actium der Provinz Syria angeschlossen worden, vgl. Wagner 1976, 40–70, so dass nicht von einem nachhaltigen königlich-kommagenischem Einfluss ausgegangen werden kann.
- 102 Diademe können auch im persischen Ornat sowohl vom persischen Großkönig als auch von persischen Satrapen gemeinsam mit der Tiara getragen werden, vgl. Pfrommer 1998, 56–59. Zum Diadem ansonsten Calmeyer 1976; Calmeyer 1987, 13 f.; Goldmann 1993, 52.
- 103 Zur Tiara im späthellenistischen Kommagene und in benachbarten Königreichen Young 1964; Gall 1990; Facella 1999.
- 104 Oppenheim 1955, 37, Nr. A 3, 1, Taf. 10 a. Zu vegetabilen Insignien des Wettergottes vgl. Sahin 1999.

Bei den Reliefs vom Zeytin Tepe (Abb. 5) und aus Khaltan (Abb. 7) sind zudem Hörnerpaare an diese Kappe angesetzt. In diesem Detail manifestiert sich in besonderer Weise die Nähe der römerzeitlichen Darstellungen zur eisenzeitlichen Bilderwelt. Hörnerkronen sind in der altorientalischen Ikonographie eine übliche Kopfbedeckung von Göttern. Sie können dabei ganz unterschiedliche Formen annehmen. <sup>105</sup> Generell verschwindet die Hörnerkrone allerdings mit dem Ende der neubabylonischen Epoche. Ihre Spur verliert sich, bis sie auf den hier besprochenen Denkmälern wieder auflebt. Auch die überaus seltenen sonstigen Belege römischer Zeit stammen aus dem nordsyrischen Binnenland. Auf manchen Bronzeprägungen von Hierapolis, die den Hadad der Stadt zeigen, sind winzige Hörnerpaare am Ansatz seines Polos zu erkennen. <sup>106</sup> Daneben ist insbesondere ein enigmatisches Relief aus Myranaz mit hoher Krone mit drei Hörnerpaaren zu erwähnen. <sup>107</sup> Im südlichen Syrien zeigen lediglich Münzen aus Dion den lokalen Zeus mit einem Kalathos, der möglicherweise mit einem Hörnerpaar verbunden ist. <sup>108</sup>

Eine weitere Ausprägung der Kopfbedeckung, die sich aber ebenfalls vom Federpolos ableiten lässt und bislang in zwei Fällen, den Reliefs von Hammam (Abb. 13) und Bouzlidje (Abb. 15), eindeutig überliefert ist, stellt der Kalathos dar. Da beide Orte wohl zur Chora von Hierapolis gehörten, kann man hier eine Bezugnahme auf die Darstellungen des Hadad von Hierapolis sehen<sup>109</sup>. Der thronend gezeigte Hadad von Hierapolis trägt stets den Polos, was neben Gemmen vor allem Münzen belegen. 110 Das Relief von Bouzlidje zeichnet sich dabei noch durch weitere Besonderheiten aus. Hinter dem Kalathos ist ein Adler mit ausgebreiteten Schwingen dargestellt. Dies ist in der Ikonographie der nordsyrischen Wettergottheiten aus römischer Zeit einzigartig, hat aber gewisse Parallelen in Hatra. 111 In diesem Zusammenhang ist zu betonen, dass der Adler, der als Begleittier des Zeus in der interpretatio graeca höchster Götter im Orient sehr geläufig ist, auf den Stelen ansonsten nicht auftaucht. Er ist zwar auf westlichen Denkmälern des Iupiter Dolichenus häufig präsent, fehlt aber auf den nordsyrischen Wettergottstelen in Analogie zur altorientalischen Ikonographie, die den Adler nicht als Begleiter des Wettergottes kennt.112

- 105 Zu Hörnerkronen Böhmer, Rainer M., Hörnerkrone, RLA IV (1972/1975), 431–434.
- 106 Zu dieser Emission Seyrig 1972. Zu betonen ist, dass der Hadad von Hierapolis darüber hinaus weder in der sonstigen Münzprägung noch auf plastischen Darstellungen mit Hörnerkrone dargestellt wird. Unsicher ist allerdings die Deutung des Kopfschmucks bei einer Serie sehr seltener Münzen aus dem 4. Jh. v. Chr., die Hadad in Vorderansicht zeigen, vgl. Seyrig 1971b, Taf. 1, 1. Greenfield 2001, 299 sieht hier Hörner.
- 107 Publiziert bei Seyrig 1971c.
- 108 Fleischer 1973, 381; Lichtenberger 2003, 53.
- 109 Einen guten Überblick zu Hierapolis und seinem Kult gibt Lightfoot 2003 mit der älteren Literatur. Zu den Darstellungen des Götterpaares ansonsten vor allem Seyrig 1949; Seyrig 1960; Seyrig 1972.
- 110 Seyrig 1949; Seyrig 1960.
- 111 Turcan 1978, 1281–1292, Taf. 253–258.
- 112 Eine Ausnahme stellt hier wiederum das westlich beeinflusste Relief aus Perrhe dar, vgl. Facella/Blömer 2008.

Hinsichtlich des Reliefs aus Bouzlidje sei noch bemerkt, dass die Wiedergabe des Bartes und Haares unmittelbar an neuassyrische Frisuren angelehnt ist. <sup>113</sup> Es ist eindeutig, dass dem Bildhauer entsprechende Vorlagen zur Verfügung standen. In die gleiche Richtung weist ein eigentümliches Merkmal der Darstellung des Wettergottes auf einer Reihe von Stelen. Das Haupthaar ist zu einem langen, am Ende eingerollten Zopf zusammengebunden. <sup>114</sup> Hier ist ein typisches Element der bronzeund eisenzeitlichen Götterdarstellungen sichtbar. <sup>115</sup> Auch in diesem Detail, das in der Ikonographie anderer syrischer Kulte der römischen Zeit nicht verankert ist, zeigt sich, dass die altorientalischen Traditionen bei den nordsyrischen Wettergottgestalten besonders langlebig sind. Wie im Falle der Hörnerkrone gilt, dass dieses Motiv ohne eine Vertrautheit mit eisenzeitlichen Bildnissen nicht zu erklären ist.

Neben den Divergenzen bei den Trachtelementen ist auch das Motiv des Stehens auf dem Stier nicht einheitlich wiedergegeben. Meist steht der Gott auf einem einzelnen Stier nach rechts. Doch zeigt die Stele vom Zeytin Tepe (Abb. 5) den Gott auf zwei Stieren stehend. Dagegen fehlt der Stier auf der Stele von Khaltan (Abb. 7) völlig. Eine Variante zeigt zudem die Stele von Zafer, bei der die Beine des Stiers eingeknickt sind und er zusammengesunken zu sein scheint (Abb. 10). Einzigartig ist eine Schlange, die sich zwischen den Beinen des Stieres auf der Stele aus Maštala windet (Abb. 9).

### LOKALE WETTERGOTTHEITEN

Der kursorische Überblick hat gezeigt, dass die Stelen in wichtigen Details Abweichungen aufweisen. Gemeinsam ist ihnen das Motiv des *smiting god*. Zudem ist der Gott stets bekleidet, bärtig, trägt eine Kopfbedeckung und ist bewaffnet. Darüber hinaus und in den Details aber ist das Repertoire der Darstellungsmöglichkeiten breit gefächert. Diese Vielfalt untermauert die Feststellung, dass die Stelen mit Wettergottgestalten nicht *a priori* mit dem Gott von Doliche in Verbindung zu bringen sind. Sie sind vielmehr Monumente lokaler nordsyrischer Kulte, die mit dem Kult von Doliche eine gemeinsame Tradition teilen.

Sehr deutlich lassen alle Stelen erkennen, dass die gemeinsamen Wurzeln in der Eisenzeit liegen. In vielen Details offenbart sich eine Nähe zu den Darstellungen von eisenzeitlichen Wettergöttern, die nur auf eine unmittelbare Kenntnis derselben zurückgeführt werden kann. Es sind aber nicht nur ikonographische Parallelen, die auf ein Fortleben der alten Religion hindeuten. Betrachtet man die Verteilung der Fundorte von eisenzeitlichen und römerzeitlichen Zeugnissen für Wettergötter in Nordsyrien, zeigen sich viele Übereinstimmungen. In dieser Landschaft, die spätestens mit dem Ende des neuassyrischen Reiches vorwiegend ländlich geprägt war, konnten die lokalen religiösen Bezugssysteme offenbar weitgehend un-

<sup>113</sup> Vgl. z. B. die Darstellung des Wettergottes von Kargamiş bei Orthmann 1971, Taf. 72 d.

<sup>114</sup> Vgl. die Stelen Zeytin Tepe (Abb. 5); Khaltan (Abb. 7); Kurcuoğlu (Abb. 6); Kurdini Tepe (Abb. 4); Gaziantep Inv. 671 (Abb. 17).

<sup>115</sup> Akurgal 1949, 17-19; Bunnens 2006, 42.

berührt von äußeren Einflüssen fortbestehen. 116 Gleichwohl sind die Bilder nicht statisch geblieben, sondern konnten neue Elemente wie das griechisch-römische Militärkostüm aufnehmen.

Für die Deutung des Bildes des Wettergottes auf dem Stier ergibt sich, dass ihm trotz seiner Wirkkraft etwas Beliebiges anhaftet. Das Bild verdichtet sich jeweils erst innerhalb eines bestimmten Diskurses zu einer klar definierten Gottheit. Die Grundlage für diese Verdichtung bot die Verknüpfung mit einem bestimmten Ort, seiner Bevölkerung und deren individueller Überlieferung. Die Ortsgebundenheit als sinnstiftendes Element manifestiert sich in der häufigen Bezeichnung von syrischen Göttern als *theoi patrooi*, vielfach aber vor allem im Namen der Gottheit. 117 Erst in dem Epitheton, das häufig direkt auf seinen Herkunftsort rekurriert, offenbart sich der Gott. 118

Man kann also konstatieren, dass der Ikonographie des Wettergottes im nordsyrischen Raum in römischer Zeit keine Signifikanten inhärent sind, die aus sich selbst heraus eine konkrete Benennung erlauben. Damit entfällt auch die Möglichkeit einer Zuschreibung dieser Denkmäler an Iupiter Dolichenus. Eine Zuordnung kann nur aufgrund eines aussagekräftigen Kontextes oder einer Inschrift, die den Namen des Gottes nennt, erfolgen. Daraus resultiert, dass – von den Siegeln aus Doliche abgesehen – kein einziges der nordsyrischen Denkmäler mit Wettergottdarstellung, die in die Korpora des Dolichenuskultes aufgenommen worden sind, zweifelsfrei mit diesem in Verbindung gebracht werden kann.

Ergebnis der Überlegung soll aber nicht sein, lediglich nachzuweisen, dass die als Iupiter Dolichenus-Darstellungen angesprochenen Denkmäler keine sind bzw. nicht zwangsläufig sind. Es ergeben sich auch Konsequenzen für das Bild von den religiösen Verhältnissen in Nordsyrien in römischer Zeit. Die zahlreichen regionalen Wettergottdenkmäler bezeugen im Gegensatz zu einer überregional wirksamen Religion des Gottes von Doliche eine sehr kleinräumliche und stark lokal bezogene Glaubenswelt. Dies gilt freilich zunächst nur auf der Ebene der indigenen Bevölkerung, aus deren kulturellem Milieu, abseits der städtischen Zentren, die hier besprochenen Denkmäler stammen. Diese lokal geprägte Glaubenswelt läuft dem in der Forschung immer wieder zusammenfassend konstruierten Konzept "orientalischer" Religionen zuwider. Die Verehrung des Wettergottes in Nordsyrien lässt sich nicht in einer synkretistischen Religion des Iupiter Dolichenus zusammenfassen.

- 116 Die Kontinuität von Kulten und Kultorten von der Eisenzeit bis in römische Zeit ist sehr umstritten und wird häufig negiert. In der Tat lässt sich bislang nur in ganz wenigen Fällen archäologisch eine Kultkontinuität feststellen, so etwa in Syrien im lokalen Wettergottheiligtum von Qadboun, vgl. Bounni 1997.
- 117 Millar 1993, 256 f. Zu eben diesem Phänomen in der Dekapolis Lichtenberger 2003, 279 ff.; Sommer 2005, 126 f.; Kaizer 2006.
- 118 Kaizer 2006; Kaizer 2008, 23 f. Gleiches gilt schließlich auch schon für die eisenzeitlichen Darstellungen der Wettergottheiten, vgl. Orthmann 1971, 239: "Kennzeichnende Unterschiede zwischen den einzelnen in den Inschriften genannten lokalen Wettergottheiten sind nicht zu beobachten." Vgl. auch Berlejung 2007.
- 119 Kaizer 2006, 26-47 bes. 41-46.
- 120 Kaizer 2006, 27–30; Belayche/Rebillard 2007; Auffarth 2007; Kaizer 2008, 16–21.

### DER GOTT VON DOLICHE

Nachdem versucht wurde zu zeigen, dass die verschiedenen aus Nordsyrien bekannten Reliefs mit Wettergottgestalten aus römischer Zeit kaum mit dem Kult von Doliche in Verbindung gebracht werden können, sondern Ausdruck einer kleinteiligen lokal orientierten Glaubenswelt im ländlichen Nordsyrien sind, soll abschließend das Bild des Gottes von Doliche selbst in den Blick genommen werden.

Im Vergleich zu der großen Aufmerksamkeit, die dem Kult des Iupiter Dolichenus im Westen des Reiches gewidmet wurde, blieb das Interesse der Forschung an Doliche gering, obwohl bereits Cumont die Lage des Heiligtums hatte feststellen können. 121 Es liegt außerhalb von Doliche auf einem 1200 m hohen Gipfel, dem Dülük Baba Tepesi. Dort werden seit 2001 von der Forschungsstelle Asia Minor, Münster, Ausgrabungen durchgeführt. 122 Trotz einer tiefgreifenden Zerstörung vor allem der römerzeitlichen Phasen des Heiligtums durch eine lange und intensive nachantike Nutzung des Ortes ist es inzwischen möglich, dessen Aufbau in den Grundzügen nachzuvollziehen. 123 Vor allem aber zeigt eine überraschende Vielzahl von Funden, dass Kultbetrieb an diesem Ort bereits spätestens im 6./5. Jh. v. Chr. stattgefunden hat. 124 Auch Architektur dieser frühen Phase des Heiligtums lässt sich inzwischen fassen. Es zeichnet sich damit ab, dass der Aufschwung des Dolichener Kultes nicht erst in späthellenistisch-römischer Zeit, sondern bereits in der Zeit persischer Herrschaft stattgefunden hat. Für die Frage nach Kultkontinuität zwischen der Eisenzeit und römischer Herrschaft ist dies ein Ergebnis von großer Tragweite.

Vor diesem Hintergrund ist der Fund einer Stele aus Basalt, die während der Grabungskampagne 2007 im Heiligtum auf dem Dülük Baba Tepesi geborgen werden konnte, von besonderer Bedeutung (Abb. 19). 125 Sie lag in einer Füllschicht aus nachantiker Zeit. Über den originalen Aufstellungskontext im Heiligtum können daher keine Aussagen mehr gemacht werden. Die Größe der Stele ist 1,30 m x 0,70 m. Das Bildfeld teilt sich in zwei Zonen. In der schmalen unteren Zone stehen zwei Männer um einen Altar. Sie tragen Tuniken, bei dem linken sind die *clavi* deutlich herausgearbeitet. Durch ihre konischen Kappen und den Zweig, den der Mann links hält, sind sie eindeutig als Priester gekennzeichnet und werden im Vollzug einer Opferhandlung gezeigt. 126 Über der Opferszene hängen Trauben.

- 121 Cumont 1917, 173–202; Cumont 1920, 189; den einzigen bedeutenden Fortschritt markieren danach die Forschungen von Wagner in den 70er Jahren, die in Wagner 1982 zusammengefasst sind
- 122 Zu den Ergebnissen der Grabung Blömer/Winter 2005; Blömer/Winter 2006; Winter 2008.
- 123 Zur Architektur des Heiligtums Oenbrink 2008; zu Inschriften aus dem Heiligtum sowohl in griechischer als auch in lateinischer Sprache, die Weihungen an den Gott darstellen, Facella/Winter 2008.
- 124 Schachner 2008.
- 125 Erste Ausführungen zu den Resultaten der Grabungen 2009 bei Blömer/Winter 2009. Eine ausführliche Abhandlung zu der Stele ist in Vorbereitung.
- 126 Zur Darstellung von Priestern lokaler Religionen in Nordsyrien vgl. Stucky 1976; Krumeich 1998; Stucky 2005.

Im darüber liegenden Hauptfeld sieht man den Gott selbst mit seiner *parhedros*. Er steht auf dem Stier. Bekleidet ist er mit einem knielangen geschlitzten Schurz mit Fransenborte. Er wird von einem breiten, mehrfach horizontal gegliederten Gürtel gehalten, an dem ein Schwert befestigt ist, das senkrecht hinter dem Körper verläuft. Der Gott trägt einen langen spitzen Bart, der weit auf die Brust herabfällt. Den Kopf bedeckt eine konische Kappe, die mit drei Hörnerpaaren geschmückt ist. Das lange Haupthaar fällt zum Zopf geflochten in den Rücken hinab und rollt sich am Ende ein. In der angewinkelten Linken hält der Gott ein doppelt dreistrahliges Blitzbündel. Im Bereich des erhobenen rechten Arms ist das Relief beschädigt, weshalb der Gegenstand in der Rechten des Gottes weitgehend verloren ist. In Analogie zu parallelen Darstellungen kann man jedoch eine Axt oder Doppelaxt ergänzen.

Ihm gegenüber steht auf einem Hirsch seine weibliche Begleiterin. Sie ist mit einem knöchellangen Gewand bekleidet, das um die Taille mit einem sehr breiten, aus vier Reifen gebildeten Gürtel gehalten ist. 127 Eine Stoffbahn fällt über die linke Schulter herab. Teile des Hinterkopfes sind verloren. Von der Kopfbedeckung ist nurmehr ein kleiner Ausschnitt oberhalb der Stirn erhalten, der sich möglicherweise zu einer polosartigen Kappe ergänzen lässt. In ihrer rechten Hand hält sie einen Handspiegel mit kreisrunder Scheibe in die Höhe gestreckt. Der Spiegel ist als Attribut von Göttinnen erst seit der Eisenzeit üblich. In Nordsyrien ist es zunächst vor allem Kubaba, die mit dem Spiegel dargestellt wird. 128 Die Gründe für die Präsenz des Spiegels sind vordergründig die Funktion als Statussymbol und Marker von Weiblichkeit, der insbesondere dem männlichen Partner gegenüber das Feminine repräsentieren soll. 129 Im kultischen, aber auch im Sepulkralkontext, wo er als Grabbeigabe schon in der Eisenzeit belegt ist, kann der Spiegel darüber hinaus auch als magisches Zeichen verstanden werden, das konnotiert ist mit Wissen und Erkennen, auch mit Sich-Selbst-Erkennen. 130 Schließlich ist der Spiegel Symbol der Regeneration und semantisch eng mit der Unterwelt verknüpft.

Der Gegenstand in der linken Hand ist trotz der kursorischen Wiedergabe und der Versinterung in diesem Bereich als Granatapfel anzusprechen. Er setzt unmittelbar an der geschlossenen Hand an und ist kreisrund. Nur schwach zeichnet sich das Krönchen, der verkümmerte Blütenstand, ab. 131 Von den Denkmälern der Göttin aus dem Westen des Reiches ist dieses Attribut nicht bezeugt. Allerdings taucht es auf Darstellungen der *parhedroi* auf den Stelen aus Khaltan und vom Zeytin Tepe

<sup>127</sup> Ganz gleichartig gebildete Gürtel sind auf syro-hethitischen Grabstelen zu finden, vgl. Bonatz 2000, Kat. C 19 – C 22; C 26; C 51; C 53; C 59; C 60; C 62; C 63; C 65; C 68.

<sup>128</sup> Hawkins, John D., Kubaba, RlA 6 (1980/1983), 257–261; Hawkins 1981 zur textlichen Evidenz für Kubaba in der Region. Allgemein zu Kubaba/Kybele vgl. Roller 1999.

<sup>129</sup> Roller 1999, 48; Lightfoot 2003, 30-32.

<sup>130</sup> Bonatz 2000, 84 f. geht ausführlich auf die Bedeutung und Funktion der Spiegel in der Eisenzeit ein, ausgehend von ihrem Vorhandensein auf den syro-hethitischen Grabstelen.

<sup>131</sup> Zum Granatapfel und seiner Ikonographie vgl. Börker-Klähn, Jutta, Granatapfel, RlA 3 (1957/71) 616–630; Engemann, Josef, Granatapfel, RAC 12 (1983), 690 f.

auf. <sup>132</sup> Der Granatapfel ist als Götterattribut im Nordsyrien der Eisenzeit ebenfalls vor allem für Kubaba bezeugt. <sup>133</sup>

Die Stele aus Doliche zeigt als einzige Darstellung von Wettergottgestalten aus dem römischen Nordsyrien den Gott und die Göttin gemeinsam in einem Relief. Die Nähe zu vorhellenistischen Darstellungen weiblicher Hauptgottheiten ist bemerkenswert. Vergleichbar ist auch das Bild der Atargatis auf manchen Münzen von Hierapolis aus dem 4. Jh. v. Chr. Die Rolle des weiblichen *parhedros* in Doliche wie auch im Westen des römischen Reiches darf nicht unterschätzt werden, ist jedoch noch nicht konsistent untersucht worden. Unklar ist, welchen Namen die Göttin in Doliche trug. Bekannt ist lediglich die lateinische Bezeichnung Iuno Regina.

Zwischen den Göttern befindet sich ein nicht leicht zu deutender Gegenstand. Analog zu westlichen Darstellungen des Götterpaares könnte man zunächst an einen Feueraltar denken. Allerdings wäre die Flamme auf dem Altar dann um ein mehrfaches größer als der Altar selbst. Viel besser lassen sich das Symbol und seine Bedeutung aus der altorientalischen Ikonographie ableiten. Es ist als ein stilisierter Lebensbaum zu verstehen, wie er im Kontext zahlreicher Gottheiten und auch als Einzelmotiv in der religiösen Bildsprache des Orients weit verbreitet ist. Er drückt damit den Leben spendenden Aspekt beider Götter aus. In dem bekannten Repertoire der westlichen Zeugnisse für Iupiter Dolichenus finden sich nur wenige Vergleiche, diese dann aber vor allem auf den dreieckigen Standartenbekrönungen. Vegetabile Objekte als Zeichen der Fruchtbarkeit sind im Zusammenhang mit dem Kult des Iupiter Dolichenus ansonsten in den Händen von Berggottgestalten zu sehen, die den Gott zuweilen begleiten und auch in anderen Kulten Nordsyriens auftauchen.

- 132 CCID 27 f., Kat. Nr. 23; Kat. CCID 30, Kat. Nr. 27. Allerdings gehen die Verfasser von Mohnkapseln aus. Eine solche Deutung wäre allerdings singulär und hätte keine Anknüpfungspunkte in der lokalen Tradition.
- 133 Muthmann 1982, 32-34, Abb. 22.
- 134 Vgl. Orthmann 1971, 276 f. Besonders nahe steht eine Stele aus Birecik(?), vgl. Orthmann 1971, Taf. 5 c.
- 135 Ronzevalle 1940; Seyrig 1971b; zusammenfassend Duyrat 2003, 241 f.
- 136 Interessant ist, dass sich im Bild der Göttin verschiedene Traditionen vermischen, wie sie in der Ikonographie weiblicher Göttinnen in der Eisenzeit nicht vorkommen. Vor allem das Stehen auf dem Hirsch hat keine Parallele, vgl. dazu auch Przeworski 1940, 62–76.
- 137 Vgl. CCID 133–136, Kat. Nr. 202, Taf. 39; 191–194, Kat. Nr. 295, Taf. 58; 325 f., Kat. Nr. 518; 162 f., Kat. Nr. 587, Taf. 128. Dort jeweils ein Altar mit Flammen zwischen Iupiter Dolichenus und Iuno Dolichena.
- 138 Giovino 2007.
- 139 CCID 68 f., Kat. 80, Taf. 22; 302 f., Kat. 475, Taf. 106.
- 140 Im Kontext des Iupiter Dolichenus im Westen tauchen sie vor allem auf den Standartenbekrönungen auf, vgl. z.B. CCID 179 f., Kat. Nr. 281, Taf. 52; 302 f., Kat. Nr. 475, Taf. 106; Kat. Nr. 512, Taf. 108; sie werden in den Inschriften mitunter als *Castores Dolicheni* bezeichnet, vgl. Will 1947/1948, 23–36; Engster 2007. In Nordsyrien ist diese Berggottgestalt vor allem noch in Hierapolis zu fassen, vgl. Seyrig 1949. Zusammenfassend sind diese Göttergestalten bislang nicht untersucht worden.

Noch weitere Bildelemente der neuen Stele weisen auf den lebenspendenden Aspekt des Götterpaares hin. In der Opferszene im unteren Register wie über dem Götterpaar im Hauptfeld sind Trauben zu sehen, die an einem Zweig herabhängen. Wegen der Beschädigung des oberen Stelenabschlusses ist leider nicht mehr deutlich nachzuvollziehen, ob dort die beiden Trauben Teil einer größeren Weinrebe sind, die das Bildfeld nach oben abschloss. Die Verbindung von Trauben und Wettergott findet sich bereits im 2. Jt. v. Chr. 141 Verschiedene Reliefs weisen ikonographische Parallelen auf, so vor allem das bekannte Felsrelief von Ivriz in Kappadokien an den Nordhängen des Taurus aus dem Reich Tuwana in der Region Tabal, das in das späte 8. Jh. v. Chr. datiert. 142 Dargestellt ist hier Tarhunzas, also eine Wettergottgestalt, die in diesem Relief aber ganz als Gott der Fruchtbarkeit präsentiert wird. Zwei weitere Wettergottstelen aus Tabal zeigen den Gott ebenfalls gemeinsam mit Weintrauben, die sich zudem jeweils noch im Verbund mit Weinranken befinden. 143 Auch der Baal/Zeus von Tarsos, ebenfalls ein Gott in späthethitischer Tradition, weist sich durch Trauben als Spender von Fruchtbarkeit aus. 144 Weintrauben als Symbol für Fruchtbarkeit, in der Form des Weinstocks aber auch als Symbol für die politische und göttliche Ordnung, spielen in der altorientalischen Literatur und Bildsprache eine große Rolle. 145 In Nordsyrien war Wein schließlich auch ganz konkret ein wichtiges ökonomisches Gut, bereits im 18. Jh. v. Chr. ist Kargamis als Exporteur von Wein nach Mesopotamien belegt. 146 Schließlich spielt die Weintraube als Symbol auf den syro-hethitischen Grabdenkmälern eine Rolle, wo sie zeichenhaft die Fülle des vergangenen Lebens darstellte. 147 Auf einer der Kultstandartenaufsätze von Kömlöd ist eine identische Konstellation wie auf dem Dolichener Relief zu sehen. 148 Zwischen dem Götterpaar hängt eine Traube herab, flankiert von Binden. 149 Auch hier zeigt sich, dass die Darstellungen auf Standartenaufsätzen der heimatlichen Ikonographie des Dolichener Kultes am nächsten kommen.

- 141 Bunnens 2006, 41 u. 58 f.
- 142 Zu dem Relief Orthmann 1971, 242; Barnett 1983, 59–65 mit der älteren Literatur; Cremer 1988, 179–187; Şahin 1999, 165–176. Zu Tuwana Mellink 1991, 625 f.
- 143 Eine Stele aus Niğde, abgebildet bei Şahin 1999, 174 Abb. 8; eine Stele aus Keşlik, vgl. V. Sezer, Anatolica 18, 1974, 133–138.
- 144 Pohl 2004, 63–73. Zum vorhellenistischen Gott Casabonne 2002, 21–31. Ein Problem, das an dieser Stelle nur angedeutet werden kann, ist das Verhältnis von Baal Tars und Sandan. Handelt es sich um zwei eigenständige Gottheiten oder um eine einzige? Dalley 1999, 73–80 argumentiert, dass unter Sennacharib ein neues Kultbild assyrischer Prägung in Tarsus errichtet wurde, ein älteres, das später in eine griechische Bildsprache übersetzt wurde, blieb jedoch parallel bestehen.
- 145 Elsen-Novák/Novák 2005, 197-206.
- 146 Heltzer 1990, 119-135.
- 147 Bonatz 2000, 88-90 zur Bedeutung der Traube.
- 148 CCID 133-136, Kat. Nr. 202.
- 149 Im CCID S. 134 heißt es "...Kranz, vermutlich aus sehr ungeschickt dargestellten Blumen, von dem zwei Bänder herabhängen". Eine Deutung als Kranz ist allerdings kaum möglich. Eher wäre noch an eine Rosette zu denken, vor dem Hintergrund des Dolichener Reliefs scheint aber die Traubenlösung deutlich plausibler.

Dass zahlreiche Elemente dieser Götterdarstellung der altorientalischen Ikonographie entstammen, entspricht grundsätzlich dem Darstellungsmodus der oben besprochenen Denkmäler aus Nordsyrien. Auch die meisten Bilder des Iupiter Dolichenus aus dem Westen des römischen Reiches spiegeln diese Ikonographie. Nirgendwo jedoch ist sie so konsistent zu beobachten wie auf der Stele aus Doliche. Kein Element der Darstellung des Gottes ist der hellenistisch-römischen Bildsprache entnommen. Gleiches gilt für die *parhedros*.

Dass es sich überhaupt um ein Erzeugnis römischer Zeit handelt, manifestiert sich erst in der Art der Wiedergabe der Tiere, die ihren Kopf zum Betrachter wenden. Zudem scheint der Stier eine Binde um den Leib zu tragen, wie es bei Opferstieren der Fall ist. Ganz der römerzeitlichen Ikonographie verpflichtet ist schließlich die Opferszene im unteren Bildfeld, was vor allem in der Form des Altars und in der Kleidung der Priester deutlich wird. Eine präzisere Datierung der Stele ist allerdings schwierig, da der lokale Stil der Bildhauerarbeit wenige Anhaltspunkte für eine zeitliche Einordnung liefert. So wird man als zeitlichen Rahmen zunächst lediglich die frühe Phase der römischen Herrschaft und die Zerstörung Doliches durch die Perser annehmen können.

Was bedeutet der Fund dieser Stele nun aber für die Frage nach dem Kult des Gottes von Doliche? Mehr als alle aus dem Westen des römischen Reiches überlieferten Bilder gibt sie Aufschluss darüber, in welcher Gestalt der Gott in Doliche verehrt wurde. Man kann davon ausgehen, dass diese Darstellung, da sie im Heiligtum selbst aufgestellt war und dem Kosmos der lokalen Verehrung der Gottheit entstammt, ein im Heiligtum verehrtes Urbild reflektiert. Die enge Übereinstimmung mit Bildwerken der eisenzeitlichen Kunst und der archäologische Nachweis, dass bereits in vorhellenistischer Zeit Kultbetrieb auf dem Dülük Baba Tepesi stattgefunden hat, legen nahe, dass dieses bereits in der späten Eisenzeit im Heiligtum aufgestellt wurde und dort bis in die römische Zeit verblieb.

# **ABKÜRZUNGEN**

CCID Hörig, Monika / Schwertheim, Elmar, Corpus Cultus Iovi Dolicheni, EPRO 106, Leiden 1987

IGLS Jalabert, Louis / Mouterde René (Hgg.) u. a., Inscriptions Grecques et Latines de la Syrie, Paris 1929 –

# LITERATUR

Akurgal, Ekrem, Späthethitische Bildkunst, Ankara 1949

Ando, Clifford, Interpretatio Romana, in: De Blois, Lukas / Funke, Peter / Hahn, Johannes (Hgg.), The Impact of Imperial Rome on Religions, Ritual and Religious Life in the Roman Army. Proceedings of the Fifth Workshop of the International Network Impact of Empire (Roman Empire, 200 B. C. – A. D. 476), Münster 2004 (IMEM 5), Leiden 2006, 51–65

Auffarth, Christoph, Religio migrans: Die orientalischen Religionen im Kontext antiker Religionen. Ein theoretisches Modell, in Bonnet/Ribichini/Steuernagel 2007, 333–363

- Balcıoğlu, Burhan / Mayer, Werner R., Eine neuassyrische Votivstele aus Turlu Höyük, Orientalia 75 (2006), 177–181
- Barnett, Richard D., From Ivriz to Constantinople: a Study of Bird-headed Swords, in: Böhmer, Rainer M. / Hauptmann, Harald (Hgg.), Beiträge zur Altertumskunde in Kleinasien. Festschrift für K. Bittel, Mainz 1983, 59–65
- Bedoukian, Paul Z., Coinage of the Armenian Kingdoms of Sophene and Commagene, ANSMusNotes 28 (1983), 71–88
- Belayche, Nicole / Rebillard, Eric, "Cultes orientaux" et pluralism religieux. Introduction thématique, in: Bonnet/Ribichini/Steuernagel 2007, 137–149
- Berlejung, Angelika, Die Reduktion von Komplexität. Das theologische Profil einer Gottheit und seine Umsetzung in der Ikonographie am Beispiel des Gottes Aššur im Assyrien des 1. Jt. v. Chr., in: Groneberg/Spieckermann 2007, 9–56
- Bittel, Kurt / Schneider, Alfons M., Archäologische Funde aus der Türkei im Jahre 1939, AA 55 (1940), 584–587
- Bittel, Kurt / Schneider, Alfons M., Archäologische Funde aus der Türkei 1940. G. Kommagene, AA 56 (1941), 295
- Blömer, Michael / Winter, Engelbert, Doliche und das Heiligtum des Iupiter Dolichenus auf dem Dülük Baba Tepesi. 1. Vorbericht (2001–2003), IstMitt 55 (2005), 197–214
- Blömer, Michael / Winter, Engelbert, Der Dülük Baba Tepesi bei Doliche und das Heiligtum des Iupiter Dolichenus. 2. Vorbericht (2004–2005), IstMitt 56 (2006), 185–205
- Blömer, Michael / Winter, Engelbert, Das Heiligtum des Iupiter Dolichenus auf dem Dülük Baba Tepesi bei Doliche Forschungen des Jahres 2007, KST 30 (2009) 67–84.
- Blömer, Michael / Facella, Margherita, Ein neues Weihrelief für Iupiter Dolichenus aus Perrhe, in: Winter 2008, 189–200
- Blömer, Michael, Steindenkmäler römischer Zeit aus Nordsyrien, Diss. Univ. Münster 2008 (unpubliziert)
- Bolelli, Geneviève, La ronde-bosse de caractère indigène, in: Dentzer, Jean-Marie (Hg.), Hauran I. Recherches archéologiques sur la Syrie du Sud a l'époque hellénistique et romaine, Paris 1986, 311–372
- Bonatz, Dirk, Das syro-hethitische Grabdenkmal. Untersuchungen zur Entstehung einer neuen Bildgattung in der Eisenzeit im nordsyrisch-südostanatolischen Raum, Mainz 2000
- Bonnet, Corinne / Ribichini, Sergio / Steuernagel, Dirk (Hgg.), Religioni in contatto nel mediterraneo antico. Modalità di diffusione e interferenza. Atti del 3 colloquio su «le religioni orientali nel mondo greco e romano», Mediterranea 4 (2007)
- Börker-Klähn, Jutta, Altvorderasiatische Bildstelen und vergleichbare Felsreliefs (BaF 4), Mainz 1982
- Börker-Klähn, Jutta, Mons Argaios und *Papana*, "Die Berge", in: Emre, Kutlu / Hrouda, Barthel / Mellink, Machtheld / Özgüç, Nimet (Hgg.), Anatolia and the Near East. Studies in Honor of Tahsin Özgüç, Ankara 1989, 237–253.
- Bounni, Adnan, Permanence des lieux de culte en Syrie: L'exemple du site de Qadboum, Topoi 7/2 (1997) 777–789.
- Bunnens, Guy, The Storm-God in Northern Syria and Southern Anatolia from Hadad of Aleppo to Iupiter Dolichenus, in: Hutter, Manfred / Hutter-Braunsar, Sylvia (Hgg.), Offizielle Religion, lokale Kulte und individuelle Religiosität (AOAT 318), Münster 2004, 57–82
- Bunnens, Guy, Tell Ahmar II: A New Luwian Stele and the Cult of the Storm-god at Til Barsib Masuwari, Löwen 2006
- Cafissi, Anna, Una nuova iscrizione greca a ZΕΥΣ ΔΟΛΙΧΑΙΟΣ, ZPE 122 (1998) 209 f.
- Calmeyer, Peter, Zur Genese altiranischer Motive IV. "Persönliche Krone" und Diadem, AMI 9 (1976), 45–63
- Calmeyer, Peter, Vom Reisehut zur Kaiserkrone, AMI 10 (1977), 168-190
- Calmeyer, Peter, Greek Historiography and Achaemenid Reliefs, in: Sancisi-Weerdenburg, Heleen / Kuhrt, Amelie (Hgg.), Achaemenid History II. The Greek Sources, Leiden 1987, 11–20

Casabonne, Olivier, Dans le pas d'Alexandre le Grand. Divinités, Sanctuaires et Pouvoirs Locaux en Cilicie, in: Lebrun, René (Hg.), Panthéons locaux de l'Asie Mineure pré-chrétienne (Hethitica 15), Louvain-La-Neuve 2002, 21–31

Casana, Jesse, The Archaeological Landscape of Late Roman Antioch, in: Sandwell, Isabella / Huskinson, Janet (Hgg.), Culture and Society in Later Roman Antioch. Papers from a Colloquium, London 15<sup>th</sup> December 2001, London 2004, 102–125

Casana, Jesse, Settlement and Landscapes in the Amuq Region, in: Yener 2005, 25–65

Casana, Jesse, Structural Transformations in Settlement Systems of the Northern Levant, AJA 111 (2007), 195–221

Casana, Jesse / Wilkinson, Tony J., Gazetteer of Sites, in: Yener 2005, 203-280

Chammas, René P., Une tournée archéologique dans l'Amanus, Rev. Arch. Syrienne 3 (1933), 6–18

Chapot, Victor, Antiquités de la Syrie du Nord, BCH 26 (1902), 161-190

Clarke, Graeme / Hillard, Tom, A Limestone Altar from North Syria, MedArch 5/6 (1992–93), 111–115

Cohen, Getzel M., The Hellenistic Settlements in Syria, the Red Sea Basin, and North Africa, Berkeley u. a. 2006

Comfort, Anthony / Abadie-Reynal, Catherine / Ergeç, Rifat, Crossing the Euphrates in Antiquity: Zeugma Seen from Space, AnSt 50 (2000), 99–126

Cook, Arthur B., Zeus. A Study in Ancient Religion III, 2. Aufl., New York 1964

Cornelius, Izak, The Iconography of the Canaanite Gods Reshef and Baal. Late Bronze and Iron Age I Periods (1500–1000 BCE) (OBO 140), Fribourg 1994

Cremer, Marielouise, Der bewaffnete Dionysos, IstMitt 38 (1988), 179–187

Cumont, Franz, Études Syriennes, Paris 1917

Cumont, Franz, Groupe de marbre du Zeus Dolichenus, Syria 1 (1920), 183-189

Dalley, Stephanie, Sennacharib and Tarsus, AnatSt 49 (1999), 73-80

De Boer, Margreet B. / Edrigde, T.A. (Hgg.), Hommages à Maarten J. Vermaseren. Recueil d'études offert par les auteurs de la série Études préliminaires aux religions orientales dans l'empire romain à Maarten J. Vermaseren à l'occasion de son 60. anniversaire le 7 Avril 1978 (EPRO 68). Leiden 1978

De Giorgi, Andrea U., The Formation of a Roman Landscape: The Case of Antioch, JRA 20 (2007), 283–298

De Giorgi, Andrea U., Settlement and Landscape Transformations in the Amuq Valley, Hatay. A Long Time Perspective. The Roman Period, Anatolica 34 (2008), 252–260

Demircioğlu, Halil, Der Gott auf dem Stier. Geschichte eines religiösen Bildtypus, Berlin 1939

Dirven, Lucinda, The Palmyrenes at Dura Europos. A Study in the Religious Interaction in Roman Syria (RGRW 138), Leiden 1999

Dunand, Maurice, Stèle hittite a l'effigie de Adad-Teshoub, BMB 4, 1940, 85–92

Durugönül, Serra, Felsreliefs im Rauhen Kilikien (BAR Int. 511), Oxford 1989

Durugönül, Serra, Verwaltung und Glaube der Olbier im Rauhen Kilikien, in: Studien zum antiken Kleinasien 4 (AMS 34), Bonn 1999, 111–124

Dussaud, René, Topographie historique de la Syrie antique et médiévale, Paris 1927

Duyrat, F., Bibliographie Numismatique de la Syrie, Syria 80 (2003), 241-242

Engster, Doris, Synkretistische Phänomene bei Gottheiten in antiken Mysterienkulten, in: Groneberg / Spiekermann 2007, 206–235

Elsen-Novák, Gabriele / Novák, Mirko, "Ich bin der wahre Weinstock und mein Vater ist der Weingärtner". Zur Semiotik des Weinstocks in Joh. 15,1–8 aus der Sicht der Altorientalistik, in: Weissenrieder, Annette / Wendt, Friederike / Gemünden, Petra von (Hgg.), Picturing the New Testament. Studies in Ancient Visual Image (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 193), Tübingen 2005, 197–206

Ergeç, Rıfat, Doliche in hellenistisch-römischer Zeit, in: Studien zum antiken Kleinasien 5 (AMS 44), Bonn 2002, 123–127

- Facella, Margherita, Basileus Arsames. Sulla storia dinastica di Commagene, in: Virgilio, Biagio (Hg.), Studi Ellenistici 12, Pisa u. a. 1999, 127–158
- Facella, Margherita, La dinastia degli Orontidi nella Commagene ellenistico romana (Studi Ellenistici 17), Pisa 2006
- Facella, Margherita / Winter, Engelbert, Neue Inschriften zum Kult des Iupiter Dolichenus aus Kleinasien, in: Winter, Engelbert (Hg.), Vom Euphrat bis zum Bosporus. Kleinasien in der Antike. Festschrift für Elmar Schwertheim zum 65. Geburtstag. Bd. 1 (AMS 65.1), Bonn 2008, 217–228
- Feldtkeller, Andreas, Im Reich der syrischen Göttin. Eine religiös plurale Kultur als Umwelt des frühen Christentums (Studien zum Verstehen fremder Religionen 8), Gütersloh 1994
- Fleischer, Robert, Artemis von Ephesos und verwandte Kultstatuen aus Anatolien und Syrien (EPRO 35), Leiden 1973
- Frei, Peter, Eine Weihung für Iupiter Dolichenus aus Dorylaion, in: Heftner, Herbert / Tomaschitz, Kurt (Hgg.), *Ad fontes!* Festschrift für Gerhard Dobesch zum 65. Geburtstag, Wien 2004, 435–442
- Gall, Hubertus von, Persische und medische Stämme, AMI 5 (1972), 261-283
- Gall, Hubertus von, Die Kopfbedeckung des persischen Ornats bei den Achaemeniden, AMI 7 (1974), 145–161
- Gall, Hubertus von, Die Kopfbedeckung des medischen Ornats in achämenidischer und hellenistischer Zeit, in: Akten des 13. Internationalen Kongresses für Klassische Archäologie, Mainz 1990, 320–323
- Garstang, John, Notes on a Journey through Asia Minor, AAA 1 (1908), 1–12
- Gatier, Pierre-Louis, Inscriptions latines et reliefs du nord de la Syrie, Syria 65, 1988, 217–229
- Gatier, Pierre-Louis, Monuments du culte "dolichénien" en Cyrrhestique, Syria 75 (1998), 161–169
- Giovino, Mariana, The Assyrian Sacred Tree. A History of Interpretations (OBO 230), Fribourg 2007
- Goldmann, Bernard, Darius III, The Alexander Mosaic and the Tiara Ortho, Mesopotamia 28 (1993), 51–69
- Gonella, Julia / Khayyata, Wahid / Kohlmeyer, Kay, Die Zitadelle von Aleppo und der Tempel des Wettergottes, Münster 2005
- Green, Alberto R. W., The Storm-God in the Ancient Near East, Winona Lake 2003
- Green, Alberto R.W. / Hausleiter, Arnulf, Gottheiten in Til Barsib, in: Richter, Thomas / Prechel, Doris / Klinger, Jörg (Hgg.), Kulturgeschichten. Altorientalische Studien für Volkert Haas zum 65. Geburtstag, Stuttgart 2001, 145–150
- Greenfield, Jonas C., To Praise the Might of Hadad, in: Paul, Shalom M. / Stone, Michael E. / Pinnick, Avital (Hgg.), Al Kanfei Yonah: Collected Studies of Jonas C. Greenfield on Semitic Philology, Jerusalem 2001, 295–304
- Groneberg, Brigitte / Spiekermann, Hermann (Hgg.), Die Welt der Götterbilder (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 376), Berlin 2007
- Haas, Volkert, Hethitische Berggötter und hurritische Steindämonen Ein Beitrag zur hethitischen und hurritischen Religion, Mainz 1982
- Haider, Peter W., Edessa, Carrhae, Doliche, in: Haider, Peter W. / Hutter, Manfred / Kreuzer, Sieg-fried (Hgg.), Religionsgeschichte Syriens. Von der Frühzeit bis zur Gegenwart, Stuttgart u. a. 1996, 228–237
- Hawkins, John D., Kubaba at Karkamiš and Elsewhere, AnSt 31 (1981), 147-176
- Heedemann, Gudrun, Hellenistisch-Römische Bullae vom Dülük Baba Tepesi, in: Winter 2008b, 97–106
- Hellenkemper, Hansgerd, Ein frühes Bild des Iupiter Dolichenus, in: De Boer/Edridge 1978, 483–487
- Heltzer, Michael, Vineyards and Wine in Ugarit, UF 22 (1990), 119–135
- Henig, Martin, A Question of Standards, OJA 2 (1983), 109-111

Henig, Martin / MacGregor, Arthur, Catalogue of the Engraved Gems and Finger-Rings in the Ashmolean Museum II. Roman Studies in Gems and Jewellery 3 (BAR Int. 1332), Oxford 2004Hettner, Felix, De Iove Dolecheno, Bonn 1877

Humann, Karl / Puchstein, Otto, Reisen in Kleinasien und Nordsyrien, Berlin 1890

Hutter, Manfred, Das Ineinanderfließen von luwischen und aramäischen religiösen Vorstellungen in Nordsyrien, in: Haider, Peter W. / Hutter, Manfred / Kreuzer, Siegfried (Hgg.), Religionsgeschichte Syriens. Von der Frühzeit bis zur Gegenwart, Stuttgart u. a. 1996, 116–122

Jacobs, Bruno / Messerschmidt, Wolfgang, Eine (provinzial-)assyrische Stele für Jupiter Dolichenus, EA 19 (1992), 105–114

Jacobsthal, Paul, Der Blitz in der orientalischen und griechischen Kunst, Berlin 1906

Jacquot, Paul, Antioche. Centre de tourisme, Paris 1931

Jarry, Jacques, Nouvelles inscriptions de Syrie du Nord, ZPE 47 (1982), 73–103

Kaizer, Ted, The Religious Life of Palmyra (OrOcc 4), Stuttgart 2002

Kaizer, Ted, In Search of Oriental Cults. Methodological Problems Concerning "The Particular" and "The General" in Near Eastern Religion in the Hellenistic and Roman Times, Historia 55 (2006), 26–47

Kaizer, Ted, Introduction, in: Kaizer, Ted (Hg.), The Variety of Local Religious Life in the Near East in the Hellenistic and Roman Periods (RGRW 164), Leiden 2008, 1–36

Kantorowicz, Ernst H., Gods in Uniform, Proceedings of the American Philosophical Society 15 (1961), 368–393

Kearns, Rollin, Vorfragen zur Christologie 3. Religionsgeschichtliche und traditionsgeschichtliche Studie zur Vorgeschichte eines christologischen Hoheitstitels, Tübingen 1982

Kellner, Hans-Jörg, Der römische Verwahrfund von Eining (Münchener Beiträge zur Vor- und Frühgeschichte 29), München 1978

Klengel, Horst, Der Wettergott von Halab, JCS 19, 1965, 87–93

Klose, Dietrich O.A., Nikopolis und Doliche. Neue Tonsiegel aus dem archaion des syrischen Nikopolis, JNG 34 (1984), 63–76

Kohlmeyer, Kay, Der Tempel des Wettergottes von Aleppo, Münster 2000

Konuk, Koray / Arslan, Melih, Ancient Gems and Finger Rings from Asia Minor. The Yüksel Erimtan Collection, Ankara 2000

Kramer, Norbert, Gindaros. Geschichte und Archäologie einer Siedlung im nordwestlichen Syrien von hellenistischer bis in frühbyzantinische Zeit (Internationale Archäologie 42), Rahden 2004

Krumeich, Ralf, Darstellungen syrischer Priester an den kaiserzeitlichen Tempeln von Niha und Chehim im Libanon, DaM 10 (1998), 171–200

Laxander, Heike, Die Rundplastik und figürlichen Reliefs aus Qanawat. Studien zu Einflüssen und Wandel in der Bildersprache Südsyriens (im Druck)

Lichtenberger, Achim, Kult und Kultur in der Dekapolis. Untersuchungen zu numismatischen, archäologischen und epigraphischen Zeugnissen, Wiesbaden 2003

Lichtenberger, Achim, Probleme der interpretatio Graeca von Gottheiten in der syrischen Dekapolis, in: Groneberg/Spieckermann 2007, 237–254

Lightfoot, Jane, Lucian on the Syrian Goddess, Oxford 2003

Lücke, Stephan, Ein Bronzetäfelchen aus dem syrisch-ostanatolischen Grenzgebiet, Klio 86, 1 (2004), 55–65

Maaskant-Kleibrink, Marianne, Cachets de terre – de Doliché (?), BABesch 46 (1971), 23–63

Marcillet-Jaubert, Jean, Relief dolichénien de Syrie, ZPE 54, 1986, 169

Mecerian, Jean / Mouterde, René, Inscriptions de l'Amanus et de Séleucie, MUSJ 25, 1942/3, 90-

Mellink, Machteld, The Native Kingdoms of Anatolia, CAH III 2 (1991), 619-643

Merlat, Pierre, Notes Dolichéniennes, RA 43, 1954, 177-197

Millar, Fergus, The Problem of Hellenistic Syria, in: Kuhrt, Amélie / Sherwin-White, Susan M. (Hgg.), Hellenism in the East, Cambridge, Mass. u.a. 1987, 110–133

Millar, Fergus, The Roman Near East, Cambridge, Mass. u.a. 1993

- Moorey, Peter R.S. / Fleming, S., Problems in the Study of Anthropomorphic Metal Statuary from Syro-Palestine before 330 B.C., Levant 16, 1984, 67–90
- Mouterde, René, Le dieu syrien Op, in: Mélanges Syriens offerts a Monsieur René Dussaud I, Paris 1939, 391–397
- Muthmann, Friedrich, Der Granatapfel. Symbol des Lebens in der Alten Welt, Mainz 1982
- Novák, Mirko, Zur Verbindung von Mondgott und Wettergott bei den Aramäern im 1. Jt. v. Chr., UF 33 (2001), 437–465
- Novák, Mirko, Akkulturation von Aramäern und Luwiern und der Austausch von ikonographischen Konzepten in der späthethitischen Kunst, in: Blum, Hartmut / Faist, Betina / Pfälzner, Peter / Wittke, Anne M. (Hgg.), Brückenland Anatolien?, Tübingen 2002, 147–171
- Novák, Mirko, Die Religionspolitik der aramäischen Fürstentümer im 1. Jahrtausend v. Chr., in: Hutter, Manfred / Hutter-Braunsar, S. (Hgg.), Offizielle Religion, lokale Kulte und individuelle Religiosität (AOAT 318), Münster 2004, 319–346
- Nunn, Astrid, Der figürliche Motivschatz Phöniziens, Syriens und Transjordaniens vom 6. bis zum 4. Jahrhundert v. Chr. (OBO 18), Freiburg 2000
- Oenbrink, Werner, Späthellenistische und frühkaiserzeitliche Bauornamentik vom Dülük Baba Tepesi, in: Winter 2008b, 107–124
- Oppenheim, Max Freiherr von, Tell Halaf III. Die Bildwerke, Berlin 1955
- Ornan, Tallay, The Bull and his Two Masters Moon and Storm Deities in Relation to the Bull in the Ancient Near Eastern Art, IEJ 51 (2002), 1–26
- Orthmann, Winfried, Untersuchungen zur späthethitischen Kunst (Saarbrückener Beiträge zur Altertumskunde 8), Bonn 1971
- Parlasca, Klaus, Syrische Grabreliefs hellenistischer und römischer Zeit. Fundgruppen und Probleme (TrWPr 3), Mainz 1982
- Perdrizet, Paul / Fossey, Charles, Voyage dans la Syrie du Nord, BCH 21 (1897), 66-91
- Pfrommer, Michael, Chronologie und Komposition des Alexandermosaiks (Aegyptiaca Treverensia 8), Mainz 1998
- Pohl, Daniela, Baal und Zeus in Tarsos, in: Mayer, Marion / Ziegler, Ruprecht (Hgg.), Kulturbegegnungen in einem Brückenland. Gottheiten und Kulte als Indikatoren von Akkulturationsprozessen im Ebenen Kilikien (AMS 53), Bonn 2004, 63–73
- Prieur, Michel / Prieur, Karin, A Type Corpus of the Syro-Phoenician Tetradrachms and Their Fractions From 57 BC to AD 253, Lancaster 2000
- Przeworski, Stefan, Notes d'archéologie syrienne et hittite IV. Le culte du cerf en Anatolie, Syria 21, 1940, 62–76
- Rohde, Georg, Ein neues Denkmal des Dolichenuskultes, AA 55 (1940), 596-599
- Roller, Lynn E., In Search of God the Mother: The Cult of the Anatolian Cybele, Berkeley 1999
- Ronzevalle, Sébastien, Les monnaies de la dynastie de Abd-Hadad et les cultes de Hiérapolis-Bambycé, MelBeyrouth 23/2 (1940), 3–82
- Şahin, Mustafa, Neue Beobachtungen zum Felsrelief von Ivriz/Konya. Nicht in den Krieg, sondern zur Ernte: Der Gott mit der Sichel, AnatSt 49 (1999), 165–176
- Schachner, Andreas, Babylonier und Achaemeniden auf dem Dülük Baba Tepesi. Kulturelle Vielfalt in der späten Eisenzeit im Spiegel der vor-hellenistischen Funde vom Dülük Baba Tepesi, in: Winter 2008b, 69–96
- Schneider, Rolf M., Friend and Foe: the Orient in Rome, in: Curtis Vesta S. / Stuart, Sarah (Hgg.), The Age of the Parthians. The Idea of Iran II, London 2007, 50–86
- Schütte-Maischatz, Anke, Götter und Kulte Kommagenes. Religionsgeographische Aspekte einer antiken Landschaft, in: Schwertheim, Elmar / Winter, Engelbert (Hgg.), Religion und Region. Götter und Kulte im östlichen Mittelmeerraum (AMS 45), Bonn 2003, 103–113
- Schwartz, Jacques, Sceaux de Commagene, SchwMüBl 45 (1962), 7–10
- Schwemer, Daniel, Die Wettergottgestalten Mesopotamiens und Nordsyriens im Zeitalter der Keilschriftkulturen. Materialien und Studien nach den schriftlichen Quellen, Wiesbaden 2001
- Schwemer, Daniel, The Storm-Gods of the Ancient Near East: Summary, Synthesis, Recent Studies. Part 1, JANER 7, 2 (2007), 121–168

Schwemer, Daniel, The Storm-Gods of the Ancient Near East: Summary, Synthesis, Recent Studies. Part 2, JANER 8 (2008), 1–44

Seeden, Helga, The Standing Armed Figurines in the Levant, München 1980

Seidl, Johann G., Über den Dolichenus Kult (SbBerlin 12), Berlin 1854

Seyrig, Henri, Antiquités Syriennes 15. De Junon Dolichénienne à Dionysos, Syria 14, 1933, 368–380

Seyrig, Henri, Cachets d'archives publiques de quelques villes de la Syrie romain, MelBeyrouth 23 (1940), 85–107

Seyrig, Henri, Antiquités Syriennes 40. Sur une idole hiérapolitaine, Syria 26 (1949), 17–28

Seyrig, Henri, Antiquités Syriennes 78. Les dieux de Hiérapolis, Syria 37 (1960), 233–251

Seyrig, Henri, Antiquités Syriennes 89. Les dieux armés et les Arabes en Syrie, Syria 47 (1970), 77–112

Seyrig, Henri, Les dieux syriens en habit militaire, AAAS 21 (1971), 67–70 [= Seyrig 1971a]

Seyrig, Henri, Le monnayage de Hiérapolis de Syrie à l'époque d'Alexandre, RN 13 (1971), 1–21 [= Seyrig 1971b]

Seyrig, Henri, Antiquités Syriennes 94. Quatre Images sculptées du Musée d'Alep, Syria 48 (1971), 115–120 [= Seyrig 1971c]

Seyrig, Henri, Antiquités Syriennes 98. Bas-relief des dieux de Hiérapolis, Syria 49 (1972) 104–108

Sinclair, Thomas A., Eastern Turkey. An Architectural and Archaeological Survey IV, London 1990 Skupinska-Lovset, Ilona, Portraiture in Roman Syria. A Study in Social Differentiation within the Art of Portraiture, Lodz 1999

Sommer, Michael, Roms orientalische Steppengrenzen. Palmyra – Edessa – Dura Europos – Hatra (OrOcc 9), Stuttgart 2005

Speidel, Michael P., Iupiter Dolichenus. Der Himmelsgott auf dem Stier, Aalen 1980

Spier, Jeffrey, Ancient Gems and Finger Rings. Catalogue of the Collections. The J. Paul Getty Museum, Malibu 1992

Spyket, Agnes, Itinéraire du zébu au Proche-Orient ancien, in: Butterlin, Pascal / Lebeau, M. / Pierre, Beatrice (Hgg.), Les espaces Syro-Mésopotamiens. Dimensions de l'expérience humaine au Proche-Orient ancien. Volume d'hommage offert à Jean-Claude Margueron (Subartu 17), Turnhout 2006, 451–459

Steinsapir, Ann I., Rural Sanctuaries in Roman Syria: the Creation of a Sacred Landscape, Oxford 2005

Stoll, Oliver, Zwischen Integration und Abgrenzung. Die Religion des Römischen Heeres im Nahen Osten. Studien zum Verhältnis von Armee und Zivilbevölkerung im römischen Syrien und den Nachbargebieten (MAS 3), Mainz 2001

Stucky, Rolf A., Prêtres Syriens II. Hierapolis, Syria 53 (1976), 127-140

Stucky, Rolf A., Prêtres Syriens III. Le relief votif du prêtre Gaios de Killiz et la continuité des motifs proche-orientaux aux époques hellénistique et romaine, in: Bielinski, Piotr / Stepniowski, Franciszek M. (Hgg.), Aux pays d'Allat. Mélanges offerts à Michał Gawlikowski, Warschau 2005, 277–284.

Tchalenko, Georges, Villages antiques de la Syrie du Nord. Le massif du Bélus á l'époque romaine I–II, Paris 1953

Temizsoy, Ilhan, Die Museen von Gaziantep, Ankara 1989

Tubach, Jürgen, Die sogenannte Bēl-Triade in Palmyra, in: Rollinger, Robert / Truschnegg, Brigitte (Hgg.), Altertum und Mittelmeerraum. Die antike Welt diesseits und jenseits der Levante. Festschrift für Peter. W. Haider zum 60. Geburtstag (OrOcc 12), Stuttgart 2006, 195–218

Tuplin, Christopher, Treacherous Hearts and Upright Tiaras: the Achaemenid King's Head-dress, in: Tuplin, Christopher (Hg.), Persian Responses. Political and Cultural Interaction with(in) the Achaemenid Empire (Swansea 2007) 67–97

Turcan, Robert, L'aigle du pileus, in: De Boer / Edrigde 1978, 1281–1292

Vanel, Antoine, L'iconographie du dieu de l'orage dans le Proche-Orient ancien jusqu'au VIIe siècle avant J. C. (Cahiers de la Revue biblique 3), Paris 1965

42 Michael Blömer

Wagner, Jörg, Neue Denkmäler aus Doliche. Ergebnisse einer archäologischen Landesaufnahme im Ursprungsgebiet des Iupiter Dolichenus, BJb 182 (1982), 133–166

Weber, Thomas M., Gadara – Umm Qēs I. Gadara Decapolitana. Untersuchungen zur Topographie, Geschichte, Architektur und bildenden Kunst in einer "Polis Hellenis" im Ostjordanland, Wiesbaden 2002

Weber, Thomas M., Sculptures from Roman Syria in the National Museum at Damascus 1. From the Cities and Villages in Central and Southern Syria, Damaskus 2006

Weiß, Peter, Neue Tonsiegel von < Doliche>, Chiron 22 (1992), 171–193

Weiß, Peter, Tonsiegel aus Kommagene (Doliche), in: Wagner, Jörg (Hg.), Gottkönige am Euphrat. Neue Ausgrabungen und Forschungen in Kommagene, Mainz 2000, 100–103

Will, Ernest, Les castors dolichéniens, MUSJ 27 (1947/1948), 23-36

Will, Ernest, Reliefs dolichéniens de Khaltan (Kurd Dagh), conservés au Musée d'Alep, AAS 1, 1951, 135–137

Will, Ernest, Nouveaux monuments sacrés de la Syrie romaine, Syria 29 (1952), 60-66

Will, Ernest, Le relief cultuel gréco-romain. Contribution à l'histoire de l'art de l'empire romain, Paris 1955

Winter, Engelbert, Doliche, das Heiligtum des Iupiter Dolichenus und die Grabung auf dem Dülük Baba Tepesi, in: Winter 2008b, 53–68 [= Winter 2008a]

Winter, Engelbert (Hg.), ΠΑΤΡΙΣ ΠΑΝΤΡΟΦΟS ΚΟΜΜΑΓΗΝΗ. Neue Funde und Forschungen zwischen Taurus und Kommagene (AMS 60), Bonn 2008 [= Winter 2008b]

Winter, Engelbert / Erarslan, Fehmi, Perrhe (Pirun) – Geographische Lage, Topographie und (Forschungs-) Geschichte, in: Winter 2008b, 179–187

Yener, Kutlu A. (Hg.), The Amuq Valley Regional Project 1. Surveys in the Plain of Antioch and Orontes Delta. Turkey, 1995–2002 (OIP 131), Chicago 2005

Young, John H., Commagenian Tiaras: Royal and Divine, AJA 68 (1964), 29-34

Dr. Michael Blömer, Westfälische Wilhelms-Universität Münster, Forschungsstelle Asia Minor im Seminar für Alte Geschichte, Georgskommende 25, D-48143 Münster: e-mail: m.bloemer@uni-muenster.de



Abb. 1: Blick auf das römerzeitliche Heiligtum bei Ceylanlı (Foto: Verfasser)



Abb. 2: Stele mit Wettergottheit (Perdizet/Fossey 1897, Taf. 4)

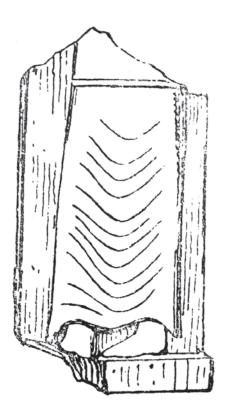


Abb. 3: Stele mit weiblicher Gottheit (Perdizet/Fossey 1897, 89, Abb. 4)



44

Abb. 4: Stele vom Kurdini Tepe bei Alacakilise, Museum Gaziantep (Foto: Verfasser)



Abb. 6: Stele aus Kurcuoğlu, Museum Antakya (Foto: Verfasser)



Abb. 5: Stele vom Zeytin Tepe, Başpinar, Museum Antakya (CCID, Kat. Nr. 22, Taf. VII)



Abb. 7: Stele aus Khaltan, Museum Aleppo (CCID, Kat. Nr. 26, Taf. 9)





Abb. 10: Stele aus Zafer, Museum Adana (Foto: Verfasser)



Abb. 9: Stele aus Maštala (CCID, Kat. Nr. 28, Taf. X)



Abb. 11: Stele vom Keklik Tepe, Museum Ankara (Rohde 1940, Abb. 1)



Abb. 12: Stelenfragment aus Asmacık (CCID, Kat. Nr. 16, Taf. V)



Abb. 13: Stele aus Hammam, Museum Aleppo (CCID, Kat. Nr. 29a, Taf. X)



Abb. 14: Stele aus Çatal Ziyaret, Museum Aleppo (Gatier 1998, 162, Abb. 1)



Abb. 15: Stelenfragment aus Bouzlidje (Gatier 1998, 164, Abb. 4)



Abb. 16: Stelenfragment, Museum Gaziantep (Foto: Verfasser)



Abb. 17: Stele, Museum Gaziantep (Foto: Verfasser)



Abb. 18: Stele, Museum Maraș (Humann/Puchstein 1890, Abb. 58)



Abb. 19: Stele mit dem Götterpaar von Doliche, Dülük Baba Tepesi (Foto: Verfasser)